Tevhid

Tevhid; vahdet kokiinden, birlestirme, bir kilma,
bir sayma, Allah1 birleme, "La ildhe illallah"
hakikatine inanma ve bu ytice hakikati stirekli
tekrarlayip durma manalarina gelir. Sofiye
istilahinda tevhide, bu manélarin yaninda; yalniz
Bir'i gorme, Bir'i bilme, Bir'i sdyleme, Bir'i isteme,
Bir'i ¢agirma, Bir'i talep etme ve O'ndan
bagkasiyla olan miinasebetlerini de hep O'na
baglama, her seye O'ndan &tiirii aldka duyma
anlamlar1 da yiiklenmistir.

Tevhid; mebde'de, Allah'in zatini,

(el S IG5 @l UG, sha L& fehvasinca, aklen
tasavvur edilebilecek her seyden tecrid;
miintehdda da, zevk u hélin viis'at ve derinligi
Olgtistinde masivayr (Allah'tan bagka her sey)
kalben biitiin bitiin unutup O'na tahsis-i nazar
etmektir. Bu manada tevhid, IslAm'in hem esasi
hem de meyvesidir. Bu cercevede mebde ve
miintehd miildhazasiyla bir tevhid telakkisi,
soffyece sik sik tizerinde durulagelmisgtir.
Sofiyenin digindakiler ise, ona biraz daha farkli
anlamlar yiiklemislerdir.

Bunlara gore kisaca tevhid; Cendb-1 Hakk'i
rubiibiyetiyle tastamam bilip, ulthiyetine kars1 da
ubtidiyetle mukabelede bulunma ve mes'uliyet
suuruyla hareket etmedir ki, bir taraftan O'nun
biricik tasarruf sahibi oldugunu, kavli, fiili ve hali
ikrarla beraber, O'nu benzer, zit, nidd ve nazirden
tenzih etmek; diger taraftan da, bdyle bir Mabud-
u Mutlak ve Makstid-u bi'l-istihkaka kars: ta'zim,
tebcil, takdis méanalarini havi ubtdiyet-i kdmilede
bulunma demektir. Bu miildhazalarin biitiiniini
su sekilde hulasa etmek de miimkiindiir: Tevhid;
hem bir tevhid-i ilmf ve imani, hem bir tevhid-i
kesfi ve zevki hem de Hakk'in kendi has kullarina
hususi mevhibesi olan tehvid-i zatidir.

1. Tevhid-i imani ve tevhid-i ilmi, suhtid ve istidlal
ile elde edilen tevhiddir ki, bu mazhariyeti
paylasanlarin, sirkten ve sdibe-i sirkten
uzaklasarak 6miirlerini hep vahdaniyet-i

Si1zint1, Kasim-Aralik 1998
ilahiyi diisinme, O'nu yad etme ve gonliiniin
derinliklerinde O'nu duymasi seklinde tecelli eder.

2. Kesfi ve zevki tevhid, suhtid ve istidlal yoluyla
elde edilen marifeti, daha sonra da vicdani bir
kesif ve zevkle duyup hissetme; yasayip kalble
seslendirme demektir.

3. Tevhid-i zati, Hazreti Vahid u Ehad'in, kendinin
kendine olan sehadetini tazammun eden Oyle
derin bir tevhiddir ki, O, kime duyurmugsa o
duyar; kime hissettirmisse o hisseder; duyup
hissedenlerin de ya dilleri tutulur ya da O'nun
miisaadesi Olctistinde cevrelerine ifade ve ifaza
edebilirler. Bu mertebedeki tevhidi duyan bir
salikin nazarinda biitiin delil ve isaretler renk atar;
esya min vechin serab olur; biitiin varlik itibarilige
biirtiniir ve edep insana artik "sus" der; sus der,
zira bu makam stikit makamidir ve bu tevhid de
tevhid-i siikatidir.

Bu miildhaza cercevesinde Mevlana tevhid
hislerini s6yle seslendirir:

"Ey birader, kil u kal erbabindan elini ¢ek ki,
Cenab-1 Hakk sende ilm-i lediin izhar eylesin.. soz
gelip buraya dayaninca, dudak "pes" edip
kapandi.. kalem bu noktaya ulasinca o da kirild.
Burasi, fesahat yapip dil dokecek makam degildir;
(gel) dem vurmadan vazgeg; dogruyu en iyi Allah
bilir."

[Im-i lediinniin, marifet-i lediinne inkilap etmesi;
vicdanin husust bir iltifatla donanmasi, cezbin de
incizdbin rengine boyanmas: demek olan bu hal
veya bu makam damlanin deryalastigi, zerrenin
kainatlastigi, higlerin victd payesiyle
sereflendirildigi mir'atiyet makamidir. Ziya Pasa,
Harabat mukaddimesinde derin bir siir zevkiyle
bu hali sdyle resmeder:

"Ey varligi, var1 var eden Var!
Yok yok, Sana yok demek ne diisvar.!"

Damlaya derya olma yolunu agan, zerreyi giines
haline getiren, yoka var olma payesini kazandiran,
ibtida ile intihay1 cAmi ve herkese acik objektif bu
tevhidin tistadlar1 peygamberlerdir. Onlar, s6z ve
mesajlaria tevhidle baglar, duracaklar1 yerde de
siikiti tevhid miildhazasiyla siikait ederler. Ayni
zamanda, hak yolcularinin Allah'a acilma
stirecinde ilk rthtim, ilk liman ve ilk rampalar1 da



yine bu ibtid4 ile intthdnin birlesik noktas: sayilan
objektif tevhid miilahazasidir. Tk miirselden Son
Nebi ve Miirsel'e kadar, vazife ve sorumlulugu
"yakaza" sehrahinda gétiiren biitiin hak elgilerinin
birinci mesajlari, &5é 1) yﬁ_l Le il 15521 "Allah'a
ubtidiyette bulunun ki, sizin O'ndan baska
ilahiniz yoktur."2] sézleriyle ifade edilen imanin
iste bu riikkn-ii a'zami olmus; daha sonra da bunun
vuzih ve inkigafiyla alakali diger emirler...

Boyle bir tevhid telakkisi, Islam'a girisin kapisi,
onu, ilme'l-yakin, ayne'l-yakin, hakka'l-yakin
mertebesinde duyup zevk etmenin kaynagi,
Hakk'm kendini, kendi bildigi gibi -istidatlara
gore- bildirmesinin de ilk cagrisidir. Boyle bir
tevhid anlayisiyla Islam'a girilir; fitratlari yol
almaya miisdit olanlar onunla yol alir; onunla
nazar ve istidlali arastirmalarina gergek
derinligini kazandirir; onunla izafi hakikatlerin
perde arkasma muttali olur ve onunla kadim ve
hadis farkinin igytizini goriir; Yaratan ve
yaratilan arasindaki en biiyiik miinasebet olan
Halik-mahltik miinasebetini kavrar, abd ve
Maébud aldkasini anlar.. hatta yine onunla, Rabb'in
yaratiklarina karsi mukaddes, miinezzeh
miibayenetini, O'nun sifatlarinin kemal, kiilliyet
ve asliyetini; kendi sifatlarinin da eksiklik,
cliz'iyet, zilliyet ve izafiligini idrak eder; eder ve
biitiin miildhazalarimi enbiya-y1 izdmin telakki
cercevesine oturtur. Bu {stadlarin tarif ettigi
cercevede, tevhid adina tenzih ederken ta'tilden,
Hakk'a yakinlig1 seslendirirken huldl ve ittihattan,
kendini O'nun tecellilerini temésdya salarken
temsilden, sifatlarin1 yorumlarken de tegbih ve
tecsim hatasina diismekten kurtulur ve giinde
-laakal- kirk defa tekrar ettigi sirat-1 miistakim
erbabindan olma liyakatini ortaya koymus olur..
ve yine bu ménadaki tevhidle hak yolcusu, kaza
ve kaderin biricik gercek kaynagini kavrar;
Mutezile ve Cebriye'nin felsefe kaynakl:
inhiraflarinda 6mriint tiiketmez; O'na yonelir..
O'na kullukta bulunur.. O'nu sever.. O'na kars1 her
hiikmiine derin bir sayg: duyar.. her seyi O'ndan
bilir -iradesindeki tercih hakki mahfuz- her seyi
O'ndan bekler..
diinya ve ahiret mutlulugunu da O'ndan diler ve

her zaman O'ma itimat eder..

dilenir.

Si1zint1, Kasim-Aralik 1998
Tevhidi, mahiyet ve sifatlardan mdiicerret bir
viicid olarak kabul eden Aristo, ibn Sind ve
Nasiruddin et-Thsf gibi miitefekkirler,
kendilerinden sonra daha farkli sekilde
sistemlesip devam edecek olan monizm inhirafina
kap1 aralamis ve pek c¢ok batil cereyanin
dogmasina vesile olmuslardir. Tevhidde hulal ve
ittthada sapanlar ise -bunun neoplatonizm
cereyani ile Islam ildhiyatina bulastigi da
sOylenebilir- varhigi, Hazreti Vacibu'l-Viictd'un
miitemadi tezahtiri ve esyay1 da 4deta O'nun aym
gibi gorerek "tevhid" dedikleri ayn1 noktada sirke
girmiglerdir. lahi sifatlar1 inkar eden Kaderiye ve
Cehmiye'nin Allah'a acz isnad etmeleri ve insan
iradesini ilahlagtirmalar1 agiktir ve daléletleri de
izahtan véarestedir. Hele insani, eli-kolu bagl,
kaderin kahir riizgarlar1 karsisinda savrulup
duran cer ¢op telakkileriyle ele alan Cebriye'nin
hali, aklin bedahetine biitiin biitiin ters olmanin
yaninda Allah'a karsi da en biiyiik bir iftiradir.
Isin dogrusu, biitiin bu cereyanlarin hemen
hepsinde bir déane-i hakikat bulunsa da
miintesipleri ifrat ve tefritlerle inhiraflardan
kurtulamamis ve ortaya attiklari diisiincelerle de
arkadan gelenlere bir siirii kayma noktalar:
hazirlamiglardir.

Bize gelince; peygamberlerden duyup
ogrendigimiz, onlarin dogru varislerinin beyan,
tavir, i¢c musahede ve kesifleriyle ikinci kez taniyip
zevk ettigimiz, gorip sahit oldugumuz tevhid;
Yiice Yaratici'min rubiibiyet ve marufiyeti, bizim
de ubtidiyet ve marifetimiz agisindan Kur'dn ve
Stinnet-i Sahiha'nin 1srarla tizerinde durdugu ana
temalardandir. Kur'dn ve Allah Rasalii, sik sik
Cendb-1 Hakk'in zat, sifdt, esma ve ef'dlini,
keyfiyeti mechul "ars" tizerinde istivasini, enbiya-
y1 izdm ve rusiil-i fihdmla konugsmasini, keza
istedigine, kendiyle konusma imkdn ve serefini
bahsetmesini pek c¢ok yerde zikreder ve O'nun
hayatini, ilmini, sem'ini, basarini, kudretini,
iradesini, keldmini, yaratmasini, Oldiirmesini,
oldiirdiikten sonra diriltmesini, rizik vermesini
hatirlatir
hepsine baglayarak bizi boyle bir kabul ve iz'dna
gagirir.

stirekli ve tevhidi biitiin bunlarin

(Devamu haftaya)



