


ÜÇ AYLAR 
VAAZLARI

(Recep-Şaban-Ramazan)

(Emekli Müftü)



Yazar: Ragıp Güzel
Eserin Adı: Üç Aylar Vaazları

Yayın Hakları Yağmur Yayınevine aittir. © 2013

1. Basım: Mayıs 2014 ©

Yayın Sıra No: 21
Dini Sohbetler Serisi: 6

Sertifika No:15341

ISBN: 978-605-5462-24-6

Kitabın hazırlanıp basılmasına emek verenler:
Süleyman Özdemir
Müşerref Özdemir

Çelebi Şenel
Yunus Karaaslan

Baskı-Cilt 
Kitap Matbaacılık San. ve Tic. Ltd.Şti.

Davutpaşa Cad. No: 123 Kat: 1 Topkapı -İstanbul 
Tel: 0 212 482 99 10 Sertifika No: 16053

Irmak Yayınları, Yağmur Yayınevi’nin kuruluşudur.

IRMAK YAYINEVİ
Cağaloğlu Yokuşu, Narlıbahçe Sokak. No.1
Özhekim İşhanı Kat: 2/24 Fatih / İstanbul
Tel: 0212 513 51 26 Faks: 0212 519 74 53
e-posta: yagmur@yagmuryayinevi.com.tr

www.yagmuryayinevi.com.tr



ÜÇ AYLAR 
VAAZLARI

(Recep-Şaban-Ramazan)

(Emekli Müftü)



Ragıp Güzel
Akyazı, Küçücek’te 1946 yılında doğan Ragıp Güzel, İmam-ı Hatip Lise-

sini bitirdikten sonra İzmir Yüksek İslam Enstitüsü’nden mezun oldu.
Yedi yıl Vâizlik, onüç yıl İmam-Hatip Lisesi Müdürlüğü ve yedi yıl da 

İstanbul’da Müftülük yaptı.
Avrupa’nın çeşitli ülkelerinde görev yaptı ve konferanslar verdi.
Çeşitli gazete, mecmua ve dergilerde makaleleri yayınlandı.
Çoğunluğu dinî konularda olmak üzere âile, tarih ve sosyal konularda eser 

yazmıştır.
Aynı zamanda şâir olan Ragıp Güzel’in “Güher” adlı bir de şiir kitabı 

bulunmaktadır.
Yazarın 80’ne yakın basılmış kitabı bulunmaktadır.



İÇİNDEKİLER

ÖNSÖZ......................................................................................................................7
ÜÇ AYLAR................................................................................................................9
ÜÇ AYLARIN TESBİHİ.................................................................................... 19
TESBİH KULLANMAK.................................................................................... 23
TESBİH NAMAZI............................................................................................... 25
ALLAH AŞKI........................................................................................................ 27
ALLAH’A İTAAT................................................................................................. 39
ZİKİR....................................................................................................................... 49
TEVBE ETMEK.................................................................................................... 57
İSLÂM’I YAŞAMAK........................................................................................... 67
GAYR-İ MÜSLİMLERE BENZEMEMEK.................................................... 75
RECEP AYININ FAZİLETİ.............................................................................. 83
REGAİB KANDİLİ.............................................................................................. 93
PEYGAMBERİMİZİN DOĞUMU: MEVLİD............................................. 97
PEYGAMBERİMİZE SALÂVAT GETİRMEK.......................................... 107
MİRÂC KANDİLİ..............................................................................................117
GECE İBADETİ.................................................................................................. 147
CUMA’NIN FAZİLETİ.................................................................................... 157
ŞABAN AYI......................................................................................................... 165
BERAT KANDİLİ.............................................................................................. 173
DUANIN ÖNEMİ.............................................................................................. 187
CAMİLERİN ÖNEMİ...................................................................................... 201



SAMİMİ OLMAK.............................................................................................. 217
MEDENİ İNSANLIK........................................................................................ 223
RAMAZAN AYI................................................................................................ 235
ORUÇ..................................................................................................................... 247
BÜTÜN UZUVLARA ORUÇ........................................................................ 267
RAMAZAN SABRI ÖĞRETİR...................................................................... 273
TERAVİH NAMAZI......................................................................................... 275
VAAZ VE NASİHAT DİNLEMEK............................................................... 277
SAHUR.................................................................................................................. 295
İFTAR.................................................................................................................... 299
ŞÜKÜRDE BULUNMAK................................................................................307
RAMAZAN KUR’AN AYIDIR...................................................................... 315
KUR’AN-I KERİM............................................................................................. 329
İTİKÂF.................................................................................................................. 339
KADİR GECESİ..................................................................................................343
ÖLÜME HAZIR OLMAK............................................................................... 351
FİTRE VERMEK................................................................................................ 363
ZEKÂT................................................................................................................... 367
YARDIMLAŞMAK............................................................................................ 383
AÇLARI DOYURMAK.................................................................................... 393
MERHAMET EHLİ.......................................................................................... 401
SADAKA VERMEK..........................................................................................409
İYİLİK ETMEK................................................................................................... 417
AREFE GÜNÜ....................................................................................................423
BAYRAM.............................................................................................................. 429



7

حِيم  احْمنِ الرَّ ِ الرَّ  بِسْمِ اللّٰ

ÖNSÖZ

Yüce Rabbimiz kullarını huzuruna davet için çeşitli vesileler ya-
ratır. O vesilelerle de dergâhına yaklaşmalarını emir buyurur. 

İşte o vesileler zincirinin bir halkası da “Üç Aylar”dır. Re-
cep, Şaban ve Ramazan ayları, müminleri daha fazla ibadete, 
gafilleri uyanışa ve Hakk dostlarını da şahlanışa götüren özel 
zamanlardır. 

“Üç Aylar”ın içinde bulunan mübarek gün ve geceler, ilahî 
lütufların bol bol akıtıldığı, nimetlerin sağanak halinde yağdı-
rıldığı vakitlerdir. 

Mübarek günlerin ve ayların feyizlerinden istifade için kar-
deşlerimize bir öğütte bulunmak, faydalı olmak da en güzel 
hediye sayılır.

Bu hediyemizi kabul buyuran gönül dostlarımızın “Üç Aylar”ını 
kutlar ve bütün ömürleri müddetinde hayırlara hedef ve vesile 
olmalarını Cenâb-ı Allah’tan niyaz ederim. 

Ragıp Güzel
Küçücek, 2013





9

ÜÇ AYLAR

Allah (c.c.), mekânlar içinde mukaddes mekânlar, zamanlar 
içinde de mukaddes zamanlar yaratmıştır. İşte o mukaddes 

zamanlardan biri de Üç Aylar diye bilinen Recep, Şaban ve Ra-
mazan aylarıdır. Dinimizce bu Üç Ayların önemi ve kıymeti pek 
büyüktür.

Üç Aylar, Müslümanlarca, her ay kendisinde mübarek bir ge-
ceyi bulunduran aylar silsilesini oluşturduğundan, bu isimle ad-
landırılmışlardır. Bu geceler, hepimizin manevi hayatını, yaşayı-
şını tekrar gözden geçirdiği nefis muhasebesi yaptığı gecelerdir. 

Üç Aylar, Rabbimizin, manevi kirliliklerden arınmamız için 
bizlere sunduğu manevi ziyafet sofrasıdır. Sevgili Peygamberi-
miz (s.a.v.) Recep ve Şaban aylarını, Ramazan ayının rahmet 
ve bereketinden azami istifadeyi sağlamak için ruhen, kalben, 
aklen, fikren ve bedenen bir hazırlık dönemi olarak değerlen-
dirmiştir. Bu ayların müminler için değeri çok büyüktür. Bu 
değer hiç şüphesiz, Peygamber Efendimizin (s.a.v.) Üç Aylara 
verdiği önemden kaynaklanmaktadır.

Yüce Allah’ın müminlere lütfettiği, manevi feyizler vadettiği 
Üç Aylardan istifade etmek her insanın en büyük kârı olacak-
tır. İnsan her zaman böyle günleri yaşamak fırsatını bulamaz. 
Gözler kapanmadan, can bedenden ayrılmadan bu manevi pı-
narın suyundan istifade edilmeli ve susamış gönülleri suya kan-
dırmalıdır. Bir dahaki seneye kadar erişmeye kimsenin elinde 
garantisi yoktur. Onun için erişildiği ay ve günlerin kıymetini 



RAGIP GÜZEL

10

iyi takdir etmeli ve iyi değerlendirmelidir. Gelecek seneye ki-
min yetişeceği belli değildir. Erişildiği günlerin ve gecelerin 
değerini anlayıp gereken hürmet ve itaati gösterenler kazançlı 
çıkarlar. “Su akarken testini doldur” diyen atalarımız ne güzel 
bir öğüt vermektedirler. 

Üç Ayların değerini ifade eden bir önemli özellik ise beş 
mübarek geceden dördünün bu aylar içinde yer almasıdır. Re-
gaib gecesi, Recep ayının ilk Cuma gecesine; Mirâc gecesi, Re-
cep ayının yirmi yedinci gecesine; Berat gecesi, Şaban ayının 
on beşinci gecesine; Kadir gecesi ise Ramazan ayının yirmi ye-
dinci gecesine rastlar. 

Mübarek sözcüğü, hayır ve bereket verilmiş demektir. Bir 
terim olarak “Leyâl-i Mübâreke” (mübarek geceler) Cenâb-ı 
Hakk’ın başka gecelerden üstün kıldığı geceleri ifade eder.

Dinimizde ibadetler kamerî aylara göre emredilmiştir. Kamerî 
ayların süresi, şemsî ayların süresine nazaran değişiklik arz 
eder. Kamerî sene, şemsî seneden on gün daha kısadır. Ayrıca 
kamerî ayların diğer bir özelliği, şemsî aylarda olduğu gibi sene-
nin aynı mevsimine değil, değişik mevsimlerine tesadüf etmesi-
dir. Mesela, kamerî bir ay olan Ramazan ayı, senenin mevsim-
lerini dolaşır. Kamerî takvime göre günün, önce gecesi, sonra 
gündüzü gelir. Söz gelimi Cuma gecesi dendiği zaman Perşem-
beyi Cumaya bağlayan gece kastedilir. Yoksa Cuma ile Cumar-
tesinin birbirine bağlandığı gece anlamına gelmez.

Bu aylar ve bu aylarda yer alan mübarek geceler, duaların 
Allah’a arz edilmesi, pişmanlık gözyaşlarıyla günahların silin-
mesi, yapılan ibadetlere verilen sevabın katlanması bakımın-
dan büyük birer fırsattır.

1-Öncelikle böyle zamanlarda kulluğumuzu gözden geçire-
rek, eksik ve hatalarımızı ele almalı ve bunları düzeltebilmenin 
yollarını aramalıyız. Yani hesaba çekilmeden önce burada ken-
dimizi hesaba çekmeliyiz ki ahiretteki hesabımız kolay olsun. 



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

11

Dünyada kendisini hesaba çeken mahşerde zorluk görmez. 
Zaten hesaplı hareket edenler, Allah’ın rızasını hesap edenler 
daima tedbirli olurlar. Attığı adımın bile hesabını soracak olan 
Allah’ın huzurunda bütün bir ömrün hesabını vermek pek ko-
lay bir iş değildir. İşte Üç Aylar hürmetine insan iyi bir hesap 
yapmalı, eksikliğini tamamlama yoluna gitmelidir.

Rabbimiz (c.c.) buyuruyor:

مَتْ لِغَدٍ وَ  َ وَالْتَنْظرُْ نَفْسٌ مَا قَدَّ يَا ايُّهَا الَّذِينَ آمَنوُا اتَّقُوا اللّٰ
َ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ. َ أنَّ اللّٰ اتَّقُوا اللّٰ

“Ey iman edenler! Allah’tan korkun ve herkes yarın için ne 
hazırladığına baksın. Allah’tan (c.c.) korkun. Çünkü Allah, yap-
tıklarınızdan haberi olandır.”1

Kıyameti “yakın” olarak niteleyen Allah, kullarını uyarıyor.
Hem ömrün hem de bütün nimetlerden sorguya çekilece-

ğimizi bildiriyor. 
İbretlik bir hikâye anlatılır:
“Zenginin biri ölümden ve kabirdeki yalnızlıktan çok kor-

kuyormuş.
‘Öldüğüm geceyi kim kabre girerek sabaha kadar benimle 

geçirirse servetimin yarısını ona bağışlıyorum’ diye vasiyet et-
miş. Öldüğünde ‘Kim birlikte kabre girip sabahlamak ister?’ 
diye araştırmışlar. Kimse çıkmamış. Nihayet bir hamal:

‘Benim sadece bir ipim var, kaybedecek bir şeyim yok. Sabaha 
kadar durursam zengin olurum’ diye düşünerek kabul etmiş.

Vefat eden zengin ile birlikte defnetmişler. Sorgu sual me-
lekleri gelmiş. Bakmışlar bir ölü, bir de canlı var. ‘Nasıl olsa bu 
ölü elimizde. Biz şu canlı olandan başlayalım’ demişler ve ha-
malı sorgulamaya başlamışlar:
1	 Haşir Sûresi: 18



RAGIP GÜZEL

12

‘O ip kimin? Nereden aldın? Niye aldın? Nasıl aldın? Nere-
lerde kullandın?’ sabaha kadar sorgu sual devam etmiş, ada-
mın hesabı bitmemiş. Sabahleyin kabirden çıkmış.

‘Tamam, servetin yarısı senin’ demişler.
‘Aman’ demiş hamal, ‘İstemem, kalsın. Ben, sabaha kadar 

bir ipin hesabını veremedim. O kadar servetin hesabını nasıl 
veririm?’ demiş.”

İnsan ona göre davranmalı. Hayatının her gününün, malının 
her kuruşunun hesabını düşünerek eksiklerini tamamlamalıdır.

2-Üç Ayları günahların affı için bir fırsat bilmeli, bol bol 
tevbe edip istiğfarda bulunmalıdır. 

Allah-u Teâlâ kullarını tevbeye davet ediyor:
“Ey iman edenler! Samimi bir tevbe ile Allah’a dönün. Umu-

lur ki Rabbiniz sizin kötülüklerinizi örter.”2

Tevbe pişmanlık duymaktır. İnsan günahına pişmanlık duy-
duğu an Allah-u Teâlâ’nın rahmet ve mağfireti onu karşılar. Gü-
nahından kurtulur. Sanki hiç işlememiş gibi olur. 

İnsanın kusurunu bilmesi, suçunu itiraf etmesi bir fa-
zilettir. Bu fazilet sahiplerini de Yüce Allah mağfiretiyle 
mükâfatlandırmaktadır. Onların samimi tevbelerini af ile kar-
şılamaktadır. 

Hz. Ali’ye (k.v.) tevbe nasıl olur diye soruldu. Şöyle buyur-
dular:

“Tevbe eden şu altı şeyi yapar:
1-Geçmiş günahlarına pişman olur.
2-Geçmiş farzları kaza eder.
3-Haksız olarak aldıklarını sahibine iade eder.
4-Hakkı olanlarla helalleşir.
5-İşlediği günahlara dönmemeye azmeder.

2	 Tahrim Sûresi: 8



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

13

6-Nefsini nasıl günah ile büyüttüyse öyle Allah’a (c.c.) ita-
atte de terbiye eder.”

Tevbe edenler arasında, temel ibadetlere yönelip büyük gü-
nah ve isyanları terk ederek dosdoğru yolda bulunanlar (sırat-ı 
müstakim) tevhid ehli kimselerdir. 

Bu zatlar, kendilerinden istenilmeyecek bir günah meydana 
geldiği zaman, nefislerini azarlarlar. “Keşke yapmasaydım” der-
ler ve kalplerini manevi bir atmosferin tazyiki altına alırlar.

Nitekim Rabbimiz Teâlâ, bu özellikteki müminleri (Ashâb-ı 
Kirâm) Kur’an-ı Kerim’de övmüş ve şöyle buyurmuştur:

“Savaştan geri kalan üç kişinin de tövbelerini kabul etti. 
Yeryüzü bütün genişliğine rağmen onlara dar gelmiş, vicdan-
ları da kendilerini sıktıkça sıkmış, böylece Allah’ın azabından 
yine O’na sığınmaktan başka çare olmadığını anlamışlardı. 
Sonra (eski hallerine) dönsünler diye, onların tevbelerini de 
kabul etti. Şüphesiz Allah, tevbeyi çok kabul eden ve çok mer-
hamet edendir.”3

3-Eğer kaza namazlarımız varsa bunları kılma yoluna git-
meli, kaza namazımız yoksa bile, çokça nafile namaz kılmaya 
çalışmalı ve özellikle geceleri iyi değerlendirmeliyiz.

4-İmkânımız nispetinde çokça Kur’an okumalıyız.
5-Akrabalarla, komşularla ve dostlarımızla olan yakınlığı-

mızı bir kat daha arttırmalı ve yapacağımız ziyaretlerle onla-
rın gönüllerini almalıyız.

6-Etrafımızdaki fakir fukaraya yardım etmeli, imkânımız 
ölçüsünde sadaka vermeli, fakir öğrencilerin okuması için on-
ların elinden tutmalıyız.

7-Dilimizden zikir, salâvat ve tesbihatı eksik etmemeliyiz.
Rabbimiz (c.c.) buyuruyor:

3	 Tevbe Sûresi: 118



RAGIP GÜZEL

14

فَاذْكُرُونِي اذَْكُرْكُمْ وَاشْكُرُولِي وَلاَ تَكْفُرُونَ * 
“Beni anın, ben de sizi anayım. Bana şükredin, nankörlük 

etmeyin.”4

وَاذْكُرُو اللّٰ  كَثِيراً لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ *
“Allah’ı çok zikredin ki felah bulasınız.”5

Üç Aylar gibi sevapların bol olduğu zamanları zikirle değer-
lendirmelidir.

Resûlullah Efendimiz (s.a.v.) buyurdular:
“Kul zikir yapılan yerlere dağlar gibi günahla da gelse, ora-

dan kalktığında kendisinde günahtan hiçbir eser kalmaz.
‘Cennet bahçelerine uğradığınızda faydalanın.’ ‘Cennet bah-

çeleri nedir?’ diye sorulunca;
‘Zikir halkalarıdır’ buyurdu.”
Muhakkak Allah-u Teâlâ inci minberler üzerinde nur yüzlü 

kavimler diriltir. İnsanlar onlara gıpta ederler. Peygamber de-
ğillerdir, şehit değillerdir. 

“Bir Arabî iki dizi üzerine doğrulup;
‘Ya Resûlullah, onları bize bildir, tanıyalım’ dedi.
‘Onlar çeşitli milletlerden, çeşitli ülkelerden Allah için bir-

birlerini sevenlerdir. Allah-u Teâlâ’yı zikretmek için toplanır, 
zikrederler’ buyurdular.

Allah (c.c.) rızası için zikir yapılan bir yerde bir araya gelen 
topluluğa şöyle seslenilir: 

‘Oradan bağışlanmış olarak kalkın, kötülükleriniz iyiliklere 
çevrilmiştir.’
4	 Bakara Sûresi: 152
5	 Cuma Sûresi: 10



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

15

Resûllullah’a, ‘Hangi kul derece olarak Allah katında daha 
üstündür?’ diye soruldu, ‘Allah’ı çok zikredenlerdir’ buyurdular. 

‘Bir araya toplanıp Allah’ı zikreden her topluluğa muhakkak 
semadan seslenilir de ‘Mağfiret olunduğunuz halde kalkınız, 
muhakkak günahlarınız hasenata tebdil edildi, çevrildi’ denilir.

‘Muhakkak Allah’ı zikreden her bir topluluğu melekler sa-
rar; rahmet onları kuşatır, üzerlerine sekinet iner, Allah onları 
katındakilerle anar.’

‘Muhakkak Allah’ın dolaşan melekleri vardır ki zikir halka-
larını ararlar. Onlardan birine geldiklerinde onları kuşatırlar.’ 
Allah onlara, ‘Onları rahmetim ile sarın, onlarla oturanlar asla 
şaki; (bedbaht) olmazlar’ buyurur.”

Üç Aylar, oruçla ziynetlendirilir. Oruçlu ağızlarla yapılan zi-
kirlerin daha ayrı bir önemi ve faziletleri vardır.

Ramazan ayında oruç tutmak, şartlarına haiz olanlar için 
farzdır. Recep ve Şaban aylarında oruçlu olmak da faydalı an-
lamında nafile ibadetlerdendir. Sevap için yapılan bir ibadete 
nafile denir. Türkçemizdeki anlamındaki gibi boş ve faydasız 
demek değil, aksine fazla bir fayda temin için yapılan ibadet 
demektir.

Üç Aylarda nafile olarak tutulan oruçların da önemi büyüktür. 
Üç Ayların her gününü oruçla geçirmek olduğu gibi gün aşırı 

tutmak da mümkündür. Buna Resûl-ü Ekrem (s.a.v.) Efendi-
miz “Davud Orucu” demiştir. Buna göre bir gün oruç tutulur 
bir gün tutulmaz.

Bu mübarek aylarda ayrıca üç gün ayın başında, üç gün or-
tasında ve üç gün de sonunda olmak üzere oruç tutulması daha 
faziletlidir.

Ebu Hureyre (r.a.) diyor ki:



RAGIP GÜZEL

16

“Sevgili Peygamberimiz Resûlullah (s.a.v.) her aydan üç gün 
oruç tutmayı, kuşluk vaktinde namaz kılmayı ve uyumadan 
önce vitir namazını eda etmeyi bana tavsiye buyurdular.”6

“Hazreti Aişe (r.a.) validemize Muâzet-ül Adeviyye sormuştu:
‘Rasûl-i Ekrem (s.a.v.) Efendimiz her ayda üç gün oruç tu-

tar mıydı?’
Hazreti Aişe (r.a.):
‘Evet’ dedi.
‘Ayın hangi gününde tutardı?’
‘Evvelinde, ortasında, rastgele tutardı’ buyurdu.”7

Hadis-i Şerif’te buyuruldu:
“Her aydan üç gün ve Ramazanda Ramazan orucu tutmak, 

bütün seneyi oruçla geçirmek gibidir.”8

Peygamberimizin Ashabından Mucebet-ül Bâhiliyye bir gün 
Resûlullah’ın huzuruna geldi. Dedi ki:

“Ya Resûlullah! Beni tanımadınız mı?”
Peygamberimiz (s.a.v.) sordular:
“Sen kimsin?”
“Geçen sene huzurunuza gelen Bâhiliyim,” dedi.
“Neden bu kadar değiştin? Hâlbuki geçen yıl geldiğinde kı-

lık-kıyafetin düzgündü,” buyurdular.
Bâhili dedi ki:
“Ya Resûlallah! Sizden ayrıldığım günden beri yemek yeme-

dim. Yalnız geceleri yedim. Her gün oruç tuttum,” dedi. 
Resûlullah (s.a.v.):
“Kendi kendine işkence yapmışsın. Sabır ayı olan Ramazan’da 

tamamıyla diğer ayların her birinden birer gün oruç tut,” bu-
yurdular.
6	 Tergib ve’t-Terhib:2/120
7	 Riyazü’s-Salihin:463, No:1266
8	 Râmuzü’l-Ehadis: 309



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

17

“Ya Resûlallah! Günün sayısını arttır. Zira bundan fazla oruç 
tutmaya gücüm yeter,” dedi.

Resûl-ü Ekrem (s.a.v.):
“O halde her aydan ikişer gün tut.”
“Biraz daha arttır ya Resûlallah!”
“Her aydan üç gün tut.”
“Daha da arttır ya Resûlallah!”
“Recep, Zilkade, Zilhicce ve Muharrem aylarında üçer gün 

oruç tut. Kalan günlerde iftar et!” emrini üç defa tekrarladı.
Ashâb-ı Kirâm, oruç tutmak hususunda adeta yarışır gibi 

idi. Onlar orucun maddi ve manevi faydasını Peygamberimiz 
Aleyhisselâmın şu mübarek sözünden anlamışlardı:

“Oruç iç organları inceltir. Eti eritir. Ve cehennem ateşinin 
hararetinden uzaklaştırır.

Allah’ın hiçbir gözün görmediği, hiçbir kulağın işitmediği ve 
hiçbir insanın hatırına ve hayaline dahi gelmeyen nimetleriyle 
dolu bir sofrası vardır. Bu sofraya ancak oruçlular otururlar.”9

Orucun gerek maddi ve gerekse manevi faydalarını tıp ilmi 
de ispatlamıştır.

Üç Aylarda tutulan oruç hem bedene hem de ruha büyük 
etki eder.

Her Pazartesi ve Perşembe günleri oruç tutmanın da ayrı bir 
değeri olduğunu Peygamber (s.a.v.) Efendimiz beyan buyurur:

“Pazartesi ve Perşembe günü amellerin Allah’a arz olunduğu 
günlerdir. Ben de amellerimin, oruçlu olduğum halde arz olun-
masını severim.”10

Kefaret orucu borcu olanlar veya Ramazan orucu kazası bu-
lunanlar, Recep ve Şaban aylarında bu borçlarını eda ettikleri 
takdirde hem sorumluluktan kurtulmuş hem de Üç Ayların se-
vabını kazanmış olurlar.
9	 Camiu’s-Sağir: 2/43
10	 Tergib ve’t-Terhib: 2/124





19

ÜÇ AYLARIN TESBİHİ

Her varlık Allah’ı tesbih ediyor. Yüce Rabbimiz (c.c.) her var-
lığın kendi lisanına göre tesbihatta bulunduğunu beyan bu-

yuruyor:

بْعُ وَاْلارَْضُ وَمَنْ فِيهِنَّ وَأنْ مِنْ  مَوَاتِ السَّ لَهُ السَّ حُ  تُسَبِّ
حُ  بِحَمْدِهِ وَلَكِنْ لاَ تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ * شَيْءٍ إلاَّ يسَُبِّ

“Yedi gök, yer ve bunların içinde bulunanlar O’nu tesbih et-
mektedirler. Hiçbir şey yoktur ki O’nu överek tesbih etmiş ol-
masın. Ancak siz onların tesbihini anlamalısınız.”11

Canlı-cansız her varlık Allah’ı tesbih etmektedir. Allah adını 
yücelterek kendi görevini yerine getirmektedir. 

Ayet-i Celile’de belirtilir:
“Göklerde ve yerde olanların, sıra sıra uçan kuşların, Allah’ı 

tesbih ettiklerini görmüyor musun? Onlardan her biri kendi du-
asını ve tesbihini bilmektedir. Allah da onların ne yapmakta ol-
duklarını çok iyi bilendir.”12

Canlı-cansız her varlığın tesbihatı olur da en mükerrem ve 
mükemmel olan varlığın, insanın tesbihatı olmamasına şaşıl-
maz mı?
11	 İsra Sûresi: 44
12	 Nûr Sûresi: 41



RAGIP GÜZEL

20

Dağlar, taşlar, ağaçlar, kuşlar Allah’ı tesbih ederken yeryü-
zünün en güzel varlığı insanın tesbihatının olmaması bir ku-
sur değil mi?

Rabbimiz (c.c.) emir buyurdu:

حُونَ بُكْرَةً وَأصِيلاً * وَسَبِّ
“Ve Allah’ı sabah, akşam tesbih edin.”13

Peygamberimiz (s.a.v.) buyurdular:
“İki cümle vardır ki, Rahim olan Allah-u Teâlâ hazretlerine 

sevgili, dilde hafif ve mizanda ağırdır. Bu cümleler şunlardır:

ِ  الْعَظِيمِ * ِ وَبِحَمْدِهِ سُبْحَانَ اللّٰ سُبْحَانَ اللّٰ
(Sübhanallahi ve bihamdihi sübhanallahilazim)
“Allah’ı noksan sıfatlardan tenzih ve kemal sıfatlarıyla O’na 

hamd ederim. Yine şanı yüce olan Allah’ı tekrar tesbih ederim.”14

“Allah’ı tesbih, layık olmayan sıfatlardan tenzih ve O’nu ke-
mal sıfatlarıyla hamd ve sena etmekliğim bence, üzerine güneş 
doğan yerlerden, dünyadan daha sevgilidir.”15

Üç Aylar ganimet bilerek Allah-u Teâlâ’yı zikretmek, tesbi-
hatta bulunmak, bu derece güzel bir sevap kazanmaya vesiledir.

Peygamberimize salâvat getirerek de O’nun şefaatine nail ol-
maya çalışmak bir mümin için en başta gelen görevdir. Çünkü 
mal ve evladın fayda vermeyeceği o mahşer gününde Peygam-
berimizin şefaati ile Cennete girilecektir. Kurtuluş O’ndadır. 
Bütün ümitler O’nun şefaatindedir.

Üç Ayların girmesiyle bilhassa hanımlar tesbihata, salâvatlara 
ve zikirlere çok önem verirler. Hanımlar arasında “Üç Aylar 
13	 Ahzâb Sûresi: 42
14	 Muhtârü’l-Ehadis: 112
15	 Riyazü’s-Salihin: 502, No:1438



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

21

Tesbihi” olarak devam eden bu güzel adet için, bilen bir hanım 
etrafında toplanarak tesbihat başlangıcı yapılır. 

Üç Ayların tesbihine şöyle başlanır:
Recep ayının ilk günü güzel şekilde abdest alınır. Mümkün 

olduğu takdirde boy abdesti alınarak Allah rızası için iki rekât 
nafile namaz kılınır.

Namazdan sonra samimi bir şekilde tevbe edilir. İçtenlikle 
Allah’a yalvarılır. Üç Aylar hürmetine günahların bağışlanması 
için Allah’a niyazda bulunulur. Günahlara pişmanlık duygusu 
içinde istiğfar edilir. Allah’ın affına sığınılır.

Güzelce tevbe ettikten sonra yüz on bir defa Peygamberi-
miz (s.a.v.)’e salâvat getirilir. 

دْ * دٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّ اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى سَيِدِنَا مُحَمَّ
(Allahümme salli ala seyyidina Muhammedin ve ala âli Mu-

hammed)

Sonra da bin altı yüz altmış defa: 
 (Ya Allah)

Diyerek tesbih çekilir.
Her gün, Üç Aylar boyunca bin yüz defa da kelime-i tevhid 

söylenir. 
 (La ilahe illallah)

Yüz defa da şöyle denir:
 (Muhammedün Resûlullah)

Her gün muntazaman yapılan bu tesbihat ile Üç Ayların so-
nunda doksanbin kelime-i tevhid tamamlanmış olur.



RAGIP GÜZEL

22

Şol Cennetin Irmakları

Şol Cennetin ırmakları,
Akar Allah deyû deyû.
Çıkmış İslâm bülbülleri,
Öter Allah deyû deyû.

Salınır tuba dalları,
Kur’an okur hem dilleri,
Cennet bağının gülleri,
Kokar Allah deyû deyû.

Aydan aydındır yüzleri,
Şekerden tatlı sözleri,
Cennette huri kızları,
Gezer Allah deyû deyû.

Kimler yeyip kimler içer,
Hep melekler rahmet saçar,
İdris nebi hulle biçer,
Diker Allah deyû deyû.

Hakk’a âşık olan kişi,
Akar gözlerinin yaşı, 
Pür nur olur içi dışı
Söyler Allah deyû deyû.

Yunus Emre! Var yarına,
Koma bugünü yarına,
Yarın Hakk’ın divanına,
Varam Allah deyû deyû.



23

TESBİH KULLANMAK

Resûlullah Efendimiz (s.a.v.) “Tesbih, tehlil ve takdise devam 
ediniz. Gaflete düşüp de Tevhid kelimesini de zikretmeyi 

unutmayın ve onu parmaklarınızla sayınız. Zira onlar da soru-
lacak ve konuşturulacaklardır.” buyurdular. 

Ashab-ı Kirâm tesbihleri ve zikirlerini çekirdekler ve ufak 
taşlarla sayarlardı. Hz. Safiyye (r.a.) validemizin dört bin çekir-
dek ile zikrettiği nakledilmiştir.

Resûlullah Efendimizin azadlılarından Ebû Safiye’nin bir 
sepeti olup onun içerisindeki ufak taşlar ile zikrini yapardı. 
Sa’d bin Ebi Vakkas çakıl taşları veya çekirdekler ile zikrini sa-
yardı. Hz. Hüseyin’in kerimesi Fatıma zikirlerini düğüm attığı 
iple sayardı. Ebû Hureyre hazretlerinin de bin düğüm attığı bir 
ipi vardı ki onunla tesbihini tamamlamadan uyumazdı. Ebu’d-
Derda hazretleri bir kesede acve hurması çekirdekleri taşır, na-
mazdan sonra onları tek tek çıkararak bitinceye kadar her bi-
rinde tesbihini okurdu. Cüneydi Bağdadî, Abdülkadir Geylanî, 
Bişri Hafî gibi evliyanın büyükleri de tesbih kullanmışlardır. 
Nice evliyanın vefatlarından sonra tesbihlerinin kendi kendine 
zikrettiği rivayetleri kitaplarda geçmektedir.

Hz. Ali, “Tesbih ne güzel hatırlatıcıdır” buyurdu.
Önceki ve sonraki İslâm âlimlerinden hiçbirisi tesbihte bir 

kerahet görmemiştir. Çoğu da yaptıkları zikirde –ne kadar çok 
yapsalar da- adedi gözetirlerdi. 



RAGIP GÜZEL

24

Hasan-ı Basri hazretlerinin elinde tesbih gördüler de “Siz bu 
mertebeye gelmişken hâlâ tesbihle mi sayıyorsunuz?” dediler. O 
da “Allah’ı kalbimle, elimle ve dilimle zikretmeyi severim” dedi. 

İmam Suyutî (r.h.) şöyle buyurdu:
“Tesbih, zikrin devamlılığına yardımcı olur. Zira onu her 

gördüğünde zikir aleti olduğunu bilirsin ve o da seni zikre sevk 
eder. Allah’ı zikrin devamına sebep olan şey, ne güzel şeydir.

Parmaklarla tesbihi saymak, -eğer adedinde hata yapma-
yacak ise- tesbihten daha faziletlidir. Eğer adette hata ihtimali 
varsa tesbihle saymak daha faziletlidir.”



25

TESBİH NAMAZI

Tesbih namazını insanın her haftada bir veya ayda veyahut 
da yılda bir defa mutlaka kılması gerekir. Hiç olmazsa öm-

ründe bir defa olsun kılması lazımdır.
Üç Aylarda tesbih namazı kılmak daha çok sevap kazan-

maya vesiledir. Bilhassa kandil gecelerinde, Cuma gecelerinde 
bu namazı kılmak daha fazla sevaba kavuşmak olur.

Tesbih namazı ile Allah-u Teâlâ’dan af dilenir. Mağfiretine 
sığınılır ve ilahi rahmetinden niyazda bulunulur.

Tesbih namazı tevbenin, istiğfarın en büyüğü ve bütün vü-
cutla yapılanıdır. 

Resûlü Ekrem (s.a.v.), amcaları Hz. Abbas’a (r.a.) hitaben 
tesbih namazı ile alakalı şöyle buyurmuşlardır:

“Ey Amca! Sana on (çeşit günahını silecek) şey(i) haber ve-
rerek ikram etmiş olayım ki onu işlediğin vakit günahının ev-
veli ve ahiri, yenisi ve eskisi, hata ile ve kasten yapılanı, kü-
çüğü ve büyüğü, gizlisi ve aşikâr olanı mağfiret edilmiş olsun. 
Dört rekât namazı kılarsın. Gücün yeterse bu namazı her gün 
kıl. Her gün kılmazsan ayda bir kere kıl. Onu da yapamazsan 
senede bir, onu da yapamazsan ömründe bir kere kıl.” 

Tesbih namazı dört rekâttır. Bu namazda üç yüz defa şu tes-
bih okunur:

“Sübhanellahi velhamdülillahi vela ilahe illallahü vallahü 
ekber vela havle vela kuvvete illa billahil aliyyilazim.”



RAGIP GÜZEL

26

Bu tesbih, namaz içinde şu kadar okunur:
15 kere, Sübhaneke’den sonra (Fatiha’dan önce)
10 kere, zammı sûreden sonra
10 kere, rükûda (tesbihlerden sonra)
10 kere, rükûdan kalkınca ayakta (kavmede)
10 kere, birinci secdede (tesbihlerden sonra)
10 kere, iki secde arasındaki oturuşta (celsede)
10 kere, ikinci secdede (tesbihlerden sonra)
Birinci rekâtta okunan tesbihlerin adedi yetmiş beştir.
İkinci rekâtta aynı sıralama ile yine yetmiş beş defa okunur.
Üçüncü ve dördüncü rekâtlar da böyle kılınır. Birinci kadede 

(oturuşta) tahiyyattan sonra salli ve barik, üçüncü rekâta kal-
kınca önce Sübhaneke okunur.

Tesbih namazı, kılınması teşvik edilmiş bir namazdır. Bunu 
alışkanlık haline getirmek müstehabdır. Kılmasını bilmeyenle-
rin istifade etmesi maksadıyla cemaatle de kılınabilir.



27

ALLAH AŞKI

Rabbimiz (c.c.) inanların en güzel örneklerine dikkat çekiyor. 
Şöyle buyuruyor:

* ِ ا لِلَّ وَلَّذِينَ امََنوُا اشَدَّ حُبًّ
“Ancak inananlar, Allah’ı en çok sevenlerdir…”16

Yüce Yaratanı sevmek sevgilerin en büyüğü, en makbulü ol-
duğu gibi bütün sevgilerin de temelidir.

Allah’ı seven, Allah aşkıyla dolan gönüller, mahlûkatı da 
Allah’tan dolayı sever. Yunus gibi:

“Yaratılanı hoş gör, Yaratan’dan ötürü” der.
Elmalılı Hamdi Yazır merhum, Allah sevgisi konusunda di-

yor ki:
“Müminin gerek darlıkta ve gerekse genişlik zamanında, 

gerek darrada gerek serrada, gerek zorluk gerekse rahatlıkta 
Allah’a muhabbeti sürekli olarak vardır.

Müminler murahhit oldukları için bütün muhabbetleri di-
rek Allah’ta toplanır ve Allah’ın mülakatına muhabbetleri de 
bu mebde’den tevzi olunur.”17

İmanın en güçlü tarafı, Allah aşkıdır. Allah sevgisini kaza-
nan mümin, imanın gerektirdiği her vazifeyi yapmaktan büyük 
bir zevk duyar. Allah’ı hoşnut edecek amellere yönelir.
16	  Bakara Sûresi: 165
17	  Hak Dini Kur’an Dili: 1/579



RAGIP GÜZEL

28

Resûlullah (s.a.v.) Efendimiz imanın tadına ermenin yolla-
rını şöyle beyan buyurmuştur:

“Şu üç şey kimde bulunursa o kişi imanın tadına erer:
1-Allah ve Resûlü’nün kendisine her şeyden daha sevimli 

olması,
2-Sevdiğini sırf Allah için sevmesi,
3-Allah kendisini küfürden kurtardıktan sonra, tekrar küfre 

dönmekten ateşe atılacakmışçasına nefret etmesi.”18 
Allah’ı seven, Allah katında sevilir. Melekler ve insanlar da 

onu sevmeye başlarlar. Nitekim Sevgili Peygamberimiz (s.a.v.) 
buyurdular:

“Allah bir kulunu sevdiğinde, onun sevgisini meleklerin kal-
bine koyar.”19

“Şüphesiz Allah-u Teâlâ bir kulunu sevdiğinde Cebrail’i ça-
ğırıp şöyle buyurur:

-Ben falanı seviyorum. Sen de onu sev.
Bunun üzerine Cebrail onu sever. Sonra gök ehline seslene-

rek şöyle der:
-Allah falanı seviyor. Siz de onu seviniz.
Gök ehli de onu sever.
Sonra onun itibar ve değeri yeryüzüne de yerleştirilir…”20

İnsan, Allah katında sevilip sevilmediğini anlar. Ölçünün ne 
olduğunu Peygamberimiz (s.a.v.) beyan buyurmuştur:

“Allah katındaki değerini öğrenmek isteyen, Allah’ın kendi-
sinin yanındaki hissesine baksın.”21

Allah-u Teâlâ, kulunun sevgisinden daha fazla olarak ku-
lunu sever.
18	  Buhari-Edeb: 42
19	  Camiü’s-Sağir: 1/13
20	  Buhari-Edeb: 41
21	  Muhtar-ül Ehadis: 139



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

29

Allah-u Teâlâ’ya sonsuz sevgi duyanların ayrı bir makamı 
vardır.

Bir gün Resûl-ü Ekrem (s.a.v.), Übey bin Kaab’ı çağırdılar ve:
“Sana Beyyine Sûresini okumamı Allah bana emretti” bu-

yurdular.
Übey bin Kaab Hazretleri de:
“Allah sana benim ismimi de andı mı?” diye sordu.
Efendimiz (s.a.v.)’in de:
“Evet, andı” cevabını vermesi üzerine gözleri yaşla doldu ve:
“Demek, Rabbü’l-Âlemîn katında anıldım” dedi.22

Hadis-i Şerif’te buyuruldu:

* ِ ِ وَالْبُفْضُ فِى اللّٰ افَْضَلُ اْلأعَْمَالِ الَْحُبُّ فِى اللّٰ
“Amellerin en üstünü, en faziletlisi Allah için sevmek ve Al-

lah için buğzetmektir.”23

Ebû Talib Mekki (r.a.) anlatıyor:
Allah-u Teâlâ’ya âşık bir veli vardı. Bütün malını, mülkünü 

ve canını Allah yoluna adamıştı. Her nesi varsa Allah için har-
cıyor, geride hiçbir şey bırakmıyordu. Kendisine:

“Senin bu muhabbetinin sebebi nedir?” diye sorulduğunda:
“İki insan gördüm, aralarında konuşuyorlardı. Onlardan işit-

tiğim sözler, beni bu hale sevk etti” dedi. Tanıdıkları:
“Ne işittin?” diye sordular. Şunları anlattı:
“Sevdiğiyle baş başa kalan biri, sevgilisine; ‘Allah’a yemin 

ederim ki ben seni bütün kalbimle seviyorum. Sen ise benden 
yüz çeviriyorsun’ dedi. Bunun üzerine sevgilisi; 

‘Beni gerçekten seviyorsan, benim için ne vereceksin?’ diye 
sordu. O da; 
22	  Müslim-Fedail-üs Sahabe: 122
23	  Camiü’s-Sağir: 1/42



RAGIP GÜZEL

30

‘Sahip olduğum bütün malımı, mülkümü sana veririm. Ay-
rıca son nefesime kadar da hizmetinde bulunur, kendimi sana 
feda ederim’ dedi. İşte o zaman ben; 

‘Bir insan, kendisi gibi bir insanı bu kadar sever ve her şeyi 
onun hizmetine feda ederse kulun Yüce yaratıcısına karşı sev-
gisi nasıl olmalı’ diye düşündüm ve ben de her şeyimi Yüce 
Allah’a feda ettim.”

İşte Allah aşkı…
Leyla’nın sevdasıyla çöllere düşen Mecnun, namaz kılan bi-

rinin önünden geçmişti. Namazını bitiren adam Mecnun’a:
“Be adam, görmüyor musun? Namaz kılıyorum. Ne diye 

önümden geçiyorsun?” diye çıkışınca Mecnun:
“Ben Leyla’mı arıyorum. Ondan başka bir şey görmez gö-

züm. Sen ise Allah için namaz kılıyorsun. Beni nasıl görebilir-
din?” der.

İnsanlara Allah’ı sevdirmek, Allah aşkına yönlendirmek en 
güzel hizmettir. Allah’ın nimetlerini, kudretini ve merhametini 
insanlara anlatacak o sevgiyi kazandırmak gerekir.

Resûl-ü Ekrem (s.a.v.) Efendimiz buyurdular:
“Allah’ı kullarına sevdiriniz ki Allah da sizi sevsin.”24

İnsanlara Allah’ı anlatmak, onlara Allah’ı sevdirmek en fazi-
letli hizmettir. Bu hizmette bulunanları Allah-u Teâlâ da sever.

Hakk dostlarından Ammar oğlu Mansur Hazretleri, bir Hakk 
dostunun rüyasında görünür. Dünyadaki Hakk dostu, ahiret-
teki Ammar oğlu Mansur’a sorar:

“Allah sana ne yaptı?”
O da cevap verir:
“Rabbim beni huzuruna aldı. Ve buyurdu ki: ‘Senin günahla-

rın vardı ama Ben affettim. Çünkü sen Beni kullarıma anlatıyor 
24	  Muhtar-ül Ehadis:66



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

31

ve Beni insanlara sevdiriyordun. Şimdi kalk ve dünyada Beni 
insanlara anlatıp yücelttiğin gibi burada da meleklere anlat.’

Sonra bana Arş-ı Ala’da bir kürsü verildi. Şimdi O’nu me-
leklere anlatıyorum.”

Allah-u Teâlâ’nın rahmetini, merhametini anlatıp Allah sev-
gisine devam edenler, o rahmet ve merhametten istifade ederler.

Yeni vefat etmiş bir Allah dostunun ruhu, Allah’a arz edil-
miştir. Yaşananlar bir sadık rüya içerisinde dünyada bulunan 
bir diğer Hakk dostuna aktarılır, insanların da öğrenmeleri 
sağlanır.

Allah, dostunun ruhuna her çeşit nitelik ve nicelikten uzak 
olarak, hikmet diliyle hitap eder:

“Senin günahlarını ne karşılığında affettim, biliyor musun?”
“ Hayır, Rabbim! Her şeyin doğrusunu sen bilirsin!”
“Sen bir gün, bir topluluğa Beni anlatıyordun. Onları ağlat-

tın. Onların içinde, o güne kadar Benim için hiç ağlamamış bir 
kulumu da ağlattın. O kulumu orada döktüğü gözyaşları için 
bağışladım. O topluluğu da o kulumun hatırına bağışladım ve 
seni de o topluluğun içinde bulunduğun için bağışladım.”

Cüneyd-i Bağdadî bir gün, yolda giderken gökten melekle-
rin indiğini ve yerden bir şeyler kapıştıklarını gördü. Onlar-
dan birine sordu:

“Kapıştığınız şey nedir?”
Melek cevap verdi:
“Bir Allah dostu buradan geçerken iştiyakla bir ‘Âh!’ çekti ve 

gözünden birkaç damla yaş döküldü. O vesile ile Hakk’ın rah-
met ve mağfiretine nail olalım diye o damlaları kapışıyoruz.”

Allah aşkıyla akan gözyaşlarının değeri çoktur. İnsanın kur-
tuluşuna bile medar olabilirler. Çünkü o yaşlar bir sevginin, 
ilahi bir aşkın işaretidir.



RAGIP GÜZEL

32

Çok günahkâr bir kul, işlediği günahların büyüklüğünü dü-
şünüp âh-ı figan ederken bir sokaktan geçmekte idi. Üzerine 
kazayla bir sudan iki damla düştü. Damlanın geldiği ev sahi-
bine sordu:

“Bu üzerime düşen su pis mi, temiz mi?”
Ev sahibi dedi ki:
“Üzerine düşen damla temiz. Ancak düştüğü yer sana mah-

remdir. Onu sil, üzerinde kalmasın.”
Adam da o damlayı sildi ve yürüyüp gitti.
Aradan kısa bir süre sonra o kişi vefat etti.
Velilerden biri, o adamı rüyasında gördü. Etrafında bir sürü 

hurilerle cennette idi. Veli kul sordu:
“Bildiğim kadarıyla sen günahkâr biri idin. Merak ettim, 

bunca nimete kavuşmanın sebebi nedir?”
Ölen adam dedi ki:
“Ben bu nimetlere başkasının sayesinde eriştim. Bir gün so-

kaktan geçiyordum. Pişmanlık duygusu ile üzüntülüydüm. Al-
lah aşkıyla yaşayan bir hanımın evinden üzerime bir damla-
cık düştü. Meğer o gözyaşı katresi imiş. O sıdkı bütün kadın, 
secde-i Rahmana varıp Allah aşkıyla ağlamış. İşte üzerime dü-
şen, o gözyaşları katrelerinden biriymiş. Allah, o sebeple beni 
affa layık görmüş.”

Allah aşkının belirtileri, Allah’ın emirlerine tam bir tesli-
miyettir. Dinin emirlerine uymak ve yasaklardan sakınmak-
tır. Allah-u Teâlâ’nın Sevgili Peygamberinin yolunda olmaktır.

Rabbimiz (c.c.) buyurdu:
“Dedi ki:
-Eğer Allah’ı seviyorsanız, bana uyun ki Allah da sizi sev-

sin. Ve günahlarınızı bağışlasın. Çünkü Allah çok bağışlayan, 
çok merhamet edendir.”25

25	  Al-i İmran Sûresi: 31



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

33

Allah’ı seven, Peygamberine tabi olur. O’nun yolunda yürür. 
Sünnetine tabi olur. Ahlâkı da en güzel şekilde ortaya çıkar. 

Allah-u Teâlâ’nın emirlerine itaat etmeyip haramlarını iş-
leyenler, Allah’ı sevdiklerini iddia edemezler. İnsan sevdiğinin 
her emrini yerine getirmekten zevk duyar.

Şair ne güzel söylemiş:

هُ هَذَا لَعَمْرِى فِى الْفِعَالِ بَدِيعُ  تَعْصِى اْلِإلَهَ وَانَْتَ تُظْهِرُ حُبَّ
لَوْ كَانَ حُبَّكَ صَادِقاً لَأطََعْتَهُ انَِّ الْمُحِبَّ لِمَنْ يحُِبُّ مُطِيعٌ *

“Hem Allah’a isyan ediyorsun hem de O’nu sevdiğinden bah-
sediyorsun.

Bu ise kıyas kabul etmez.
Eğer sevdiğin doğru olsaydı, O’na itaat ederdin.
Çünkü seven, sevdiğine itaat eder.”26

Allah-u Teâlâ’ya yakınlık, kitabını okumak ve dinlemekle en 
güzel şekilde anlaşılır.

Kur’an-ı Kerim, Allah kelamıdır. Kur’an okuyan, Allah ile 
konuşur. Dinleyen de Yüce Allah’ın sözlerini duyan demektir. 
Bunu şu Hadis-i Şerif’te daha iyi anlamaktayız.

Kudsî Hadis’te buyuruldu:
“Rabbimiz (c.c.) beyan buyurdu:
-Ben namaz sûresi olan Fatiha’yı kendim ile kulum arasında 

yarı yarıya taksim ettim. Yarısı benim, yarısı da kulumundur. 
Kuluma istediğimi veririm.”

Peygamberimiz (s.a.v.), bu kudsî Hadis-i Şerif’i şöyle açık-
lamıştır:

“Kul:

ِ  رَبِّ الْعَالَمِينَ * الَْحَمْدُ لِلَّ
dediği zaman Allah-u Teâlâ:

26	  İhya-u Ulumiddin: 4/237



RAGIP GÜZEL

34

-Kulum, Bana hamd etti, der.
Kul:

حِيم * حْمنِ الرَّ الَرَّ
dediği zaman Allah:

ينِ * مَالِكِ يَوْمِ الدِّ
-Kulum, Beni ululadı, der. Ve buraya kadar benimdir.

اِيَّاكَ نَعْبُدُ وَاِيَّاكَ نَسْتَعِينُ *
-Kulumla benim aramda, sûrenin sonu ise kuluma aittir ve 

kulumun istediği kendi hakkıdır.”27

Allah-u Teâlâ ile konuşmak, ne güzel bir saadettir ne bü-
yük mutluluktur.

Resûlullah Efendimiz (s.a.v.) buyurdular:
“Cebrail bana dedi ki; ‘Allah-u Teâlâ, sana selam söylüyor 

ve buyuruyor ki:
-Kul benim huzurumda namaza durup, ‘Allahu Ekber’ dedi-

ğinde onunla aramızda bulunan perdeyi kaldırdım.
Kul;
‘Eldamdü’ dediğinde Allah-u Teâlâ:
‘Hamd kime mahsustur?’ diye sorar. O da: 
‘Lillahi’ diye cevap verir. Allah-u Teâlâ:
‘Allah kimdir?’ diye sorunca kul:
‘Rabbü’l-Âlemîn’ der. Allah-u Teâlâ:
‘Âlemlerin Rabbi kimdir?’ diye sorunca kul:
‘Mâliki yevmi’d-dîn’ der. Bunun üzerine Allah-u Teâlâ:
‘Ey kulum, din gününün sahibi benim’ der. Kul:

27	  Müslim-Salât: 38-Beyhaki: 2/39



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

35

‘İyyake na’budu ve iyyake neste’în; yalnız sana kulluk eder 
ve yalnız senden yardım isteriz’ deyince Allah-u Teâlâ:

‘Ey kulum, mademki yalnız bana kulluk edip yalnız benden 
yardım istiyorsun, o halde istediğini dile ki sana verilsin’ bu-
yurur. Kul:

‘İhdina; bize hidayet et’ deyince Allah-u Teâlâ:
‘Hangi hidayeti istiyorsun?’ buyurur. Kul:
‘Essırata’l-müstakim; sırat-ı müstakimi, doğru yolu’ deyince 

Allah-u Teâlâ:
‘Hangi yolu istiyorsun?’ diye sorar. Kul:
‘Sıratallezine en’amte aleyhim; kendilerine in’am ettiğin bah-

tiyarların yoluna’ deyince Allah-u Teâlâ;
‘Ey meleklerim, siz de şahit olun ki ben bu kulumu, kendi-

lerine nimet verdiğim peygamberler, sıddıklar, şehitler ve sa-
lihlerle beraber kıldım’ buyurur. Kul;

‘Gayri’l-mağdûbi aleyhim veleddâllîn; Ne o gadap olunanla-
rın ne de sapkınların’ deyince Allah-u Teâlâ tekrar meleklere:

‘Şahit olun ki ben kulumu nimet verdiğim kimselerden kıl-
dım, gazaba uğramışlardan ve sapkınlardan eylemedim’ bu-
yurur. Kul:

‘Âmin’ deyince onunla beraber bütün melekler de:
‘Âmin’ derler.”
Ne güzel nimet…
Allah sevgisini, meleklerin ilgisini kazanmak bir kul için ne 

büyük şereftir.
Allah Resûlü (s.a.v.) hadislerinde buyurdular:

ثَ رَبَّهُ فَلْيَقْرَإِ الْقُرْآنَ * اِذَا احََبَّ احََدُكُمْ انَْ يحَُدِّ
“Sizden biri Cenâb-ı Hakk ile münacat ve O’na yalvarmayı, 

O’nunla konuşmayı severse Kur’an-ı Kerim okusun.”28

28	  Camiü’s-Sağir: 1/13



RAGIP GÜZEL

36

Mümin için en güzel nimet Allah’ın kelamını dinlemesi, 
Kelâmullah’ı okumasıdır. 

Kur’an-ı Kerim’in ayetlerini okurken, dinlerken vecde gelen 
sahabe-i kiram çoktur. Sonradan gelen ümmet-i Muhammed 
de Kur’an dinlerken ağlamışlar, sevinç yaşları dökmüşler, hatta 
bayılmışlardır. Öylesine coşkulu anlar yaşamışlardır. 

Cüneyd-i Bağdadî şöyle anlatır:
“Bir gün Seci-us Sakati’nin yanına gittim. Orada baygın ya-

tan birisini gördüm.
-Bu nedir? diye sordum.
-Bir Ayet-i Celile dinledi ve düştü bayıldı, dedi. Ben de:
-O ayeti kendisine tekrar okuyun, dedim. Onlar da Ayet-i 

Celile’yi okudular. Adam ayıldı. Bunun üzerine Seci-us Sakati 
bana sordu:

-Bunu nereden bildin? Ben de:
-Yakup Aleyhisselâmın gözleri, Yusuf’un gömleğini kanlı gö-

rünce görmez olmuştu. Sonra Yusuf’un gömleği Mısır’dan geti-
rilip yüzüne sürüldüğünde açılmıştı, dedim.”

Zünnûn-i Mısrî şöyle anlatır:
“Çölde bir zenci gördüm. Her kim onun yanında ‘Allah!’ de-

seydi o zenci bembeyaz olurdu.”
Bundan sonra Zünnûn-i Mısrî şöyle söyledi:
“Bir kimse canı gönülden ‘Allah’ dese, onun bütün fani sı-

fatları değişir.”29

Bunu ilim de ispat ediyor.
Fransız âlimlerinden Dr. Alexis Carrel meşhur eserinde 

şöyle der:
“Heyecanlar çok hassas insanların, iç sıvı ve dudaklarında 

dikkati çeken değişimler meydana getiriyor.
29	  Nefahat-ül Üns: 155



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

37

Joltrain, manevi bir darbenin kanda belirli değişiklikler mey-
dana getirdiğin ispat etmiştir.”30

Her varlık Allah aşkını dile getirir. Her şey Yaradanın adı 
ile canlanır.

Hz. Mevlânâ, Mesnevi’de anlatır:
Bir adam, bir gece Rabbinin adını anıyor, ‘Allah Allah’ di-

yerek O’nun ismini zikrediyordu. Şeytan geldi ve ona dedi ki:
“Bunca zamandır senin ‘Allah Allah’ deyişine karşılık, Al-

lah bir kerecik olsun ‘Ne istiyorsun ey kulum?’ dedi mi? Sen 
daha ne vakte kadar böyle ‘Allah Allah’ deyip duracaksın? Hiç 
utanman, sıkılman yok mu? Sana bir cevap gelmiyor, görmü-
yor musun?”

Adamcağızın neşesi kaçtı, gönlü kırıldı. Rabbini anmaktan 
vazgeçti ve başını yastığa gömüp uyudu.

Rüyasında yemyeşil çayırlık çimenlik bir yerde Hızır’ı gördü. 
Hızır ona şöyle dedi:

“Ne diye Rabbini anmaktan vazgeçtin! Neden Allah’ın is-
mini anmaktan pişman oldun?” O şaşkın adam Hızır’a şöyle 
cevap veridi:

“Bunca zamandır ‘Allah Allah’ derim ama bir kerecik olsun 
Rabbim bana cevap vermedi! Allah’ın kapısından kovulacağım-
dan korkuyorum.” Hızır dedi ki:

“Senin ‘Allah’ deyişin, Allah’ın ‘Söyle ey kulum!’ demesidir. 
Çünkü O’nun adını anma sevgisini kalbine koyan ve O’na yal-
varma ihtiyacını hissettiren O’dur. Senin ‘Rabbim’ demen, O’nun 
‘kulum’ demesinden başka nedir?

Allah’ım! Bizleri aşkınla yaşat. Sevginle gönüllerimizi do-
nat. Âmin!

30	  İnsan Denilen Meçhul: 176





39

ALLAH’A İTAAT

İnsanı yaratan Allah, insanın huzur ve mutluluğunu da ister. 
Bunun için de yapılması gereken emirleri beyan eder. İnsan 

yaratıcısının emirlerine itaat ettiği zaman güzel bir şekilde hu-
zurlu olarak hayat bulur.

Rabbimiz (c.c.) buyurdu:

لِمَا  اِذَا دَعَاكُمْ  سُولِ  وَلِرَّ  ِ لِّٰ الَّذِينَ آمَنوُا اسْتَجِيبُوا  ايُّهَا  يَا 
يحُْيِيكُمْ *

“Ey inananlar! Hayat verecek şeylere sizi çağırdığı zaman 
Allah ve Resûlü’ne (onların çağrılarına) uyun.”31

Allah-u Teâlâ boş yere emir buyurmaz. Emrettiklerinde de 
yasaklarında da hikmetler vardır. Kulunu en iyi bilen Allah’tır. 
Kulunun neye ihtiyacı olduğunu da o bilir.

Yüce kudret sahibi Allah’a her şey itaat etmektedir. En mü-
kerrem, en mükemmel varlık olan insanın Allah’a karşı itaatsiz 
olması affedilemez. Akıl sahibi olan her insan, Allah’a itaati bir 
görev bildiği gibi kendi faydasına olduğunun da şuurundadır.

Resûlullah (s.a.v.) Efendimiz buyurdular:

ى جَاهِلاً * ى عَاقِلاً وَلاَ تَعْصِيهِ فَتُسَمَّ اطَِعْ رَبَّكَ تُسَمَّ

31	 Enfal Sûresi: 24



RAGIP GÜZEL

40

“Ey Âdemoğlu! Rabbine itaat et ki sana akıllı denilsin. İs-
yan etme ki sana cahil denmesin.”32

Aklını kullanan, ahiret saadetini arzulayan insan Allah’a 
itaat eder. Çünkü hayatı onlara bağlıdır. İlahi emirler vesile-
siyle hem dünya hem de ahiret saadetini kazanacaktır.

Her varlık itaat eder. Peygamberimiz (s.a.v.) buyurdular:

ِ تَعَالَى مِنْ اِبْنِ آدَمَ * لَيْسَ شَيْءٌ إِلاَّ وَهُوَ اطَْوَعُ اللّٰ
“Hiçbir şey yoktur ki Âdemoğlundan daha çok Allah’a itaat 

etmesin”33

Muaz bin Cebel (r.a.) diyor ki:
Yolculuklarından birinde Peygamber (s.a.v.) ile beraber bulu-

nuyordum. Bir gün yürürken iyice yanına sokuldum. Dedim ki:
“Ya Resûlullah! Bana cennete koyup, ateşten uzaklaştıracak 

ameli gösterir misin?” 
Buyurdu ki:
”Büyük bir şeyi sordun. Bu, Allah’ın kolaylaştırdığına kolay-

dır. Allah’a kulluk edip O’na hiçbir şeyi ortak koşma. Namazı 
ikame et. Zekâtı ver. Ramazan’ı tut. Hacc’a git.”

Sonra buyurdu ki:
”Sana hayır kapılarını göstereyim mi? Oruç kalkandır. Sa-

daka suyun ateşi söndürdüğü gibi hayatı söndürür ve kişinin 
gece yarısında kıldığı namazı!” diyerek Secde sûresinin on al-
tıncı ayetini okudu.

تَتَجَافَى جُنوُبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ يَدْعُوىَ رَبَّهُمْ خَوْفاً وَطَمَعاً 
ا رَزَقْنَاهُمْ ينُْفِقُونَ * وَمِمَّ

32	 Muhtârü’l-Ehadis: 4
33	 Camiü’s-Sağir: 2/113



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

41

“Onların, yanları yataklarından kalkarak korkuyla, umutla 
Rabbine yalvarırlar ve kendilerine verdiğimiz rızıktan Allah 
yolunda harcarlar.”

Daha sonra buyurdu ki:
“İşin başını, direğini ve en zirvesini anlatayım mı sana?” 
“Buyur ya Resûlullah!” dedim.
Buyurdu ki:
“İşin başı İslâm’dır. Direği namazdır. En zirvesi de cihattır.”
Ardından da buyurdu ki:
“Bütün bunların bir arada olduğu şeyi sana söyleyeyim mi?” 
“Buyur ya Resûlullah!” dedim.
Dilini tuttu ve:
“Buna dikkat et!” buyurdu. Ben dedim ki:
“Ya Resûlallah! Biz konuştuğumuz şeyler için de sorguya çe-

kilecek miyiz?”
Buyurdu ki:
“Anan ağlasın senin Muaz! İnsanları yüzükoyun ve burun-

ları yerde süründürerek cehenneme dolduran dillerinin kazan-
dırdığından başkası değildir.”34

İnsanın Allah’a itaati yine kendi menfaatinedir. İtaat ettiği 
zaman gönlü huzurlu, kazancı da bereketli olur. Allah-u Teâlâ 
ona daha çok lütuflarda bulunur.

Rabbimiz (c.c.) şöyle buyuruyor:
“Eğer kullarım bana itaat etselerdi onlara yağmuru gece-

leyin verir, gündüzü güneşli kılardım. Ve onlara gök gürültü-
sünü işittirmezdim.”35 

İtaat eden kullara nice ihsanlar olacağını beyan buyuran 
Rabbimizin lütuf hazinesi sonsuzdur. 
34	 Tirmizî, İman:8 (2616)
35	 Müsned: 2/359



RAGIP GÜZEL

42

İtaat edenlere ihsanları olacağı gibi itaatsizlere de eğer ni-
metler verilmişse bu onlar için çok tehlikeli bir gidişin işareti-
dir. Buna istidraç denir. 

Allah’a itaatten yüz çeviren birçok kimsenin bolluklar içinde 
yaşamaları nimet olarak görülmemelidir. Onlar gerçekte azap 
ve felaket habercileridir. Onlar, Allah-u Teâlâ’nın nimet şek-
linde gösterdiği musibetlerdir.

Peygamberimiz (s.a.v.) ne güzel açıklıyor:

نْيَا مَا يحُِبُّ وَهُوَ  َ تَعَالَى يعُْطِى الْعَبْدَ مِنَ الدُّ اِذَا رَايَْتَ اللّٰ
مُقِيمٌ عَلَى مَعَاصِيهِ فَإنَّمَا ذَلِكَ مِنْهُ اسْتِدْرَاجٌ *

“Kul, Allah’a isyana devam ettiği halde Allah hala ona sev-
diği dünyalık şeyleri veriyorsa bu ancak Allah tarafından onun 
için bir istidraçtır.”36 

Kul, nimetlere nail olmakla da onlardan mahrum kalmakla 
da imtihan olur. Genel olarak Allah, itaat edenlere nimetlerini 
bol bol verir. İsyan edenlerden de kısar. Genelde kaide budur. 
Ama kul isyan ve günahlara devam ettiği halde Allah-u Teâlâ 
ona sevdiği şeyleri veriyorsa aslında bu onun için bir musibet-
tir, bir cezadır. Bu onun daha çok azmasına sebep olur. 

Günahlara dalan insanların dünya nimetlerine kavuşma-
ları onları aldatmamalıdır. İtaatkâr insanları da onlara özen-
dirmemelidir. İşin neticesi önemlidir. O nimetler o kişiyi ce-
henneme sevk ediyorsa nimet değil azaptır. Kur’an-ı Kerim’de 
beyan buyuruldu:

فَذَرْنِى وَمَنْ يكُذِبُ بِهَذَ الْحَدِيثِ سَنَسْتَدْرِجُهُمْ مِنْ حَيْثُ 
لاَ يَعْلَمُونَ *

36	 Camiü’s-Sağir:1/22



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

43

“(Resûl’üm!) Sen bu sözü (Kur’an’ı) yalan sayanı bana bırak. 
Yakında biz onları bilmedikleri bir yönden yavaş yavaş azaba 
yaklaştırırız.”37

Hasanı Basrî Hazretleri der ki:
“Nice kimseler vardır ki kendisine yapılan övgülere aldanmıştır. 

Nice kimseler de vardır ki suçunun örtülmesine aldanmıştır.”38

Akıllı insan, içinde bulunduğu nimetlere şükür için Allah’a 
daha samimi olarak itaatte ve ibadette bulunmalıdır.

Büyük Müfessir Fahreddini Razi şöyle demiştir:
“İstidraç, birini derece derece kurtuluşu olmayan bir yere 

düşünceye kadar indirmektir. Suçlular günah işledikçe Allah 
onlara yeni bir nimet verir. Ve onlara af istemelerini unuttu-
rur. İstidraç, onlara nimet verme yoluyla meydana gelir. Çünkü 
onlar bunu, Allah’ın kendilerine müminlere üstün kılması şek-
linde bir zanna kapılırlar. Oysa bu onların helak olmalarının 
sebebidir.”39

İsyanda olanların aldanmış olduklarını Rabbimiz (c.c.) be-
yan buyuruyor:

عُ لَهُمْ فِي  هُمْ بِهِ مِنْ مَالٍ وَبَنِينَ نسَُارَِ ايََحْسَبُونَ انََّمَا نُ عِدُّ
الْخَيْرَاتِ بَلْ لاَ يَشْعُرُونَ *

“Sanıyorlar mı ki onlara verdiğimiz servet ve oğulları ile 
kendilerine faydalar sağlamak için can atıyoruz? Hayır, onlar 
işin farkına varamıyorlar.”40

İnsanın düşünmesi gerekir.
Evliyanın büyüklerinden olan İbrahim Edhem (r.a.) bir gün 

hamama girmek istedi. Hamamcıya:
37	 Kalem Sûresi: 44
38	 Kurtubî Tefsiri:18/251
39	 Tefsir-i Kebir: 30/96
40	 Mü’minûn Sûresi: 55-56



RAGIP GÜZEL

44

“Param yok ama hamama girmeme izin verir misiniz?” diye 
sordu. Hamamcı:

“Parasız hamama girilmez” diyerek İbrahim Edhem (r.a.)’nın 
bu isteğini geri çevirdi. İbrahim Edhem (r.a.) ısrar ettiyse de 
hamamcı kabul etmedi. Boynu bükük bir halde hamamdan ay-
rılan İbrahim Edhem (r.a.), öyle bir bağırış bağırdı ki yer gök 
inledi. Bu feryadı duyan halk, ağlamakta olan İbrahim Edhem 
(r.a.)’in başına toplanıp:

“Bu kadar feryat etmene gerek yok, hamam parasını biz ve-
relim de ağlama” dediler. İbrahim Edhem (r.a.), etrafını saran 
insan kalabalığına:

“Ey ahali!” diye seslendi, “Siz, şimdi benim hamama gire-
mediğim için mi ağladığımı sanıyorsunuz? Ben hamama gire-
mediğim için ağlamıyorum. Ben dünyadayken parasız hamama 
bile sokmuyorlar. Ya ahirette de ‘Senin cennete girmeni sağla-
yacak amelin yok’ diye kapıdan geri çevrilirsem benim halim 
ne olur? İşte ben buna ağlıyorum. Çünkü salih ameli olup oraya 
girmeyi hak etmeyenleri içeri sokmayacaklar.”41 

İnsan Allah-u Teâlâ’nın verdiği nimetleri düşünmeli ve on-
lara şükür olarak Allah’a yakın olmalıdır. Sayısız nimetlerle be-
zenmiş olan insanoğlunun kurtuluşu da ancak Allah’a itaat ile 
mümkündür. 

Hadis-i Şerif’te buyuruldu:
“Şüphesiz iman için kalbini halis kılan, onu gösteriş ve kin 

gibi kötü duygulardan arındıran, dilini doğru tutan, ruhunu 
manevi gıdalarla tatmin eden, yolunu dosdoğru tutan, kula-
ğına hak sözü dinleten ve gözünü Allah’ın kudret eserlerine ve 
sadece meşru olan şeylere çeviren kişi kurtuluşa ermiştir.”42

Allah’a itaatsiz bir insanın Allah’a karşı nankörlük ettiği dü-
şünüldüğünde bunun ne kadar büyük bir fenalık olduğu anlaşılır.
41	 Mûsibetnâme: 192
42	 Müsned: 5/147



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

45

Allah-u Teâlâ’nın nimetlerine karşı daima itaatkâr davran-
mak akıllı insanların şiarıdır.

Peygamberimiz (s.a.v.) buyurdular:

ِ تَعَالَى  بُنِى إلَى اللّٰ اِذَا اتََى عَلَيَّ يَوْمٌ لا أزْدَادُ فِيهِ عِلْماً يقَُرِّ
فَلا بوُرِكَ لِى فِي طلُُوعِ شَمْسِ ذَلِكَ الْيَوْمِ *

“Üzerimden beni Allah’a yaklaştırmayacak bir gün geçerse 
o günde benim için bir bereket yoktur.”43

İnsan her gün bir adım önde, bir adım ileride olmalıdır. 
Çünkü her gün bizi ölüme yaklaştırmaktadır. Her koparılan 
takvim yaprağı insanı mezara bir karış ilerletmektedir. Zarar-
dan dönmek gerekir. 

Bir gün adamın biri İbrahim Edhem hazretlerinin yanına 
geldi. Dedi ki:

”Ey Şeyh! Ben kendime zulmettim. Bana bundan sonra reh-
ber olabilecek bir-iki söz söyle.”

İbrahim Edhem hazretleri ona dedi ki:
”Benim şu altı öğüdümü kabul edersen, ne yaparsan yap, 

bundan sonra bir daha hiç zarar görmezsin:
Birincisi, Allah’a itaatsizlik etmek ve günah işlemek istedi-

ğin zaman, O’nun sana bahşettiği rızkı yeme.
Tam burada adam İbrahim Edhem (r.a.)’in sözünü kesti ve 

“İyi ama âlemde ne varsa hepsi O’nun rızkıdır. Bu durumda 
ben rızkımı nereden sağlayacağım?” dedi.

İbrahim Edhem (r.a.), adamın bu sorusuna:
“Peki, bir yandan O’nun rızkını yemen, bir yandan da O’na 

itaatsizlik etmen doğru mudur?” dedikten sonra ikinci öğü-
dünü söyledi:
43	 Camiü’s-Sağir: 1/13



RAGIP GÜZEL

46

İkincisi, bir günah işlemek istediğin zaman, O’nun mülkü-
nün dışına çık.

Adam şaşkınlık içinde: 
“Bu öğüdünü tutmak, birincisinden daha zor. Doğu da Batı 

da Allah’ın mülkü olduğuna göre, ben nereye gidebilirim ki?” 
diye sordu.

İbrahim Edhem (r.a.), adamın bu sorusuna:
“Peki, hem O’nun mülkünde oturman hem de O’na itaatsizlik 

etmen doğru mudur?” dedikten sonra, üçüncü öğüdünü sıraladı:
”Üçüncüsü, bir günah işleyeceğin zaman yüce Allah’ın seni 

göremeyeceği bir yerde ol!”
Bu kez de adam:
“O bütün sırları bilirken böyle bir şey nasıl mümkün olabi-

lir?” diye sordu.
İbrahim Edhem (r.a.), bu soruyu da:
“O’nun rızkını yemen, mülkünde oturman, sonra da O’ndan 

utanmaman ve O’nun seni gördüğünü bile bile günah işlemen 
doğru mudur?” şeklinde yanıtlayıp dördüncü öğüdü söyledi:

”Dördüncüsü, ölüm meleği canını almak için geldiği zaman, 
O’na tevbe edebilmen için sana fırsat vermesini söyle!”

Adam yine itiraz eden bir ses tonu ile:
“Fakat ben böyle bir şey teklif etsem de O kabul etmez ki!” 

dedi. 
İbrahim Edhem (r.a.), adamın bu sözüne:
“Ölüm meleğini bir an bile yanından uzaklaştırma gücüne 

sahip olmadığına göre, o sana gelmeden önce, elinde fırsat var-
ken sen tevbe etmeye bak!” dedi. Ardından da beşinci öğüdü 
söyledi:

”Beşincisi, Münker ve Nekir melekleri seni sorgulamak için 
yanına geldiklerinde, her ikisini de yanından uzaklaştır!”

Adam, İbrahim Edhem (r.a.)’e:



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

47

“İşte buna hiç gücüm yetmez” diye yakındı. Adamın bu ya-
kınması karşısında İbrahim Edhem (r.a.):

“O zaman, onlara vereceğin cevabı şimdiden hazırla” dedik-
ten sonra altıncı ve son öğüdü söyledi:

”Altıncısı, kıyamet günü ‘Günahkârları cehenneme atın!’ 
buyruğu verildiğinde, sakın sen gitme!”

Adam, bu kez de:
“Meleklere karşı gelmek mümkün değil ki!” diye yakındı. Ar-

dından da “Söylemiş olduğun şeylerin hepsi baştan sona doğ-
rudur” deyip tevbe etti ve ettiği tevbeye bağlı kalarak altı yıl 
yaşadıktan sonra da bu dünyadan göçtü.44

Allah’a asi olanların ahiretteki pişmanlıklarını Rabbimiz 
(c.c.) şöyle beyan buyurmuştu:

 َ اللّٰ اطََعْنَا  لَيْتَنَا  يَا  يَقُولوُنَ  النَّارِ  فِي  وُجُوهُهُمْ  تُقَلَّبُ  يَوْمَ 
سُولاَ * وَاطََعْنَا الرَّ

“Onlar, yüzleri ateş içinde çevrileceği gün diyeceklerdir ki:
-Eyvah bize! Keşke Allah’a itaat etseydik. Keşke elçiye 

uysaydık.”45

44	 Tezkiretü’l-Evliya: 121
45	 Ahzâb Sûresi: 66





49

ZİKİR

Mahlûkatın en değerlisi olan insanoğlunun, kendisini mü-
kemmel ve mükerrem yaratan Rabbini her zaman zikret-

mesi, anması gerekir ki şükürde bulunmuş olsun. Rabbimiz (c.c.) 
insanı zikre davet ederken belli bir zamanı, belli bir sayıyı hedef 
almaksızın çok çok zikretmeye çağırır:

َ ذِكْراً كَثِيراً * يَا ايُّهَا الَّذِينَ آمَنوُا اذْكُرُوا اللّٰ
“Ey iman edenler! Allah’ı çokça zikredin.”46

Mü’minin Allah’ı zikretmesi hem Allah’a şükür hem de ken-
dine bir sürurdur. Çünkü insan fıtratının, insan kalbinin buna 
ihtiyacı olduğunu da yaratan Rabbimiz (c.c.) beyan buyurmuştur:

“Sana vahyedilen kitabı oku ve namazı kıl. Muhakkak ki 
namaz, hayâsızlıktan ve kötülükten alıkoyar. Allah’ı anmak el-
bette büyük ibadettir. Allah yaptıklarınızı bilir.”47

Ayet-i Celile, günahtan kurtulmanın ve ruh yüceliğine kavuş-
manın en güzel yolunu gösteriyor. Bu yol da Allah’ı anmaktır. 
Allah’ı anmak da en geniş olarak namaz ve Kur’an okumakla 
gerçekleşmektedir. 

Ebu’l-Aliye der ki:
“Namazda üç haslet vardır:
1-İhlas

46	 Ahzâb Sûresi: 41
47	 Ankebut Sûresi: 45



RAGIP GÜZEL

50

2-Allah korkusu
3-Allah’ı anmak, zikir.”48

Allah’ı anan, zikre devam eden mümin bilir ki Allah her za-
man kendisini gözetlemektedir. Her yaptığı işi görmekte, her 
söylediğini işitmektedir. Ona göre davranır ve meşru olmayan 
işlerden kaçınır. Zikre devam ettiği müddetçe, Allah’ın huzu-
runda, Allah ile beraber olduğunu aklından çıkarmaz.

Hadis-i Kudsi’de buyuruldu:

كَتْ  َ تَعَالَى  يَقُولُ:  أنَا مَعَ عَبْدِى مَا ذَكَرَنِى وَتَحَرَّ إِنَّ اللّٰ
بِى شَفَتَاهُ * 

“Rabbimiz Teâlâ şöyle buyurdu:
-Kulum beni anıp zikrimle dudaklarını kıpırdattıkça ben 

onunla beraberim.”49

Allah daima kullarının yanında ama zikreden kuluna rah-
metiyle ve merhametiyle tecelli buyurur. Hem zikreden kuluna 
daha iyi bir şekilde, farklı ve fazlalık olarak nimetleriyle, lütuf-
larıyla tecelli buyurur.

“Allah-u Teâlâ şöyle buyurdu:
-Kulum! Sen beni yalnızken anarsan ben de seni yalnız-

ken hatırlarım. Sen beni bir topluluk içerisinde anarsan, ben 
de seni onlardan daha hayırlı ve daha büyük bir topluluk içe-
risinde anarım.”50

Bir toplum içinde Allah’ı anan mümin, o toplumdakilerin 
de Allah’ı hatırlamalarını sağlamış, onları da zikre teşvik et-
miş olur. Böyle olunca da yüce Allah o mümini meleklerinin 
meydana getirdiği toplulukta anar.

Yüce Mevlâ’mız, zikir ehlini şöyle methediyor:
48	 Muhtasar-ı ibn-i Kesir: 3/38
49	 Buharî, Tevhid: 43
50	 Camü’s-Sağir: 2/71



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

51

َ قِيَاماً وَقُعُوداً وَعَلَى جُنوُبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ  الََّذِينَ يَذْكُرُونَ اللّٰ
مَوَاتِ وَالارَْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَاطِلاً * فِي خَلْقِ السَّ

“Ayakta dururken, otururken, yanları üzerinde yatarken (her 
vakit) Allah’ı anarlar (şöyle derler):

-Rabbimiz! Sen bunu boşuna yaratmadın.”51

Allah’ı zikredenler, kâinata bu iman açısından bakarlar. 
Allah’ın her yarattığının bir gayesi, bir maksadı olduğunu dü-
şünürler. Her yarattığının hikmetini kavramaya çalışırlar.

Adamın biri bir pislik böceği görür. “Bu yaradılışı çirkin 
pis kokulu bir yaratıktır. Allah bunu niçin yaratmıştır ki?” der.

Aradan zaman geçer, adamın yüzünde bir çıban çıkar. Ne-
reye başvurduysa derdine bir derman bulamaz. Çıban yara ha-
line gelir. Bir gün sokakta dolaşırken, yüzündeki yara bir yol-
cunun dikkatini çeker. Ayaküstü sohbetten sonra yolcu kendine 
yardım edilebileceğini, bu tip çıbanların oluşturduğu yaraların 
tedavisini bildiğini söyler. Adam, “Allah’tan umut kesilmez” di-
yerek kabul eder.

Yolcu bir pislik böceğinin getirilmesini ister. Orada bulu-
nanlar bu isteğe gülerler. Fakat hasta olan adam, o böcek hak-
kında söylediği sözleri o an hatırlar ve der ki:

“Adamın isteğini yerine getirin, ne diyorsa yapın.”
Yolcu getirilen böceği yakar ve külünü yaranın üzerine ser-

per ve yara Allah’ın hikmetiyle iyileşir. Bunun üzerine hasta 
olan adam etrafına der ki:

“Unutmayın! Allah-u Teâlâ’nın yarattıklarının, yaratılışında 
bir hikmet vardır, bir derde deva vardır, velev ki pislik böceği 
olsa dahi.”
51	 Âli İmran Sûresi: 191



RAGIP GÜZEL

52

Allah-u Teâlâ boş yere yaratmaz. Her şeyin hikmeti vardır. 
Yarattıkları da insanı hayrete düşürecek şekilde harikalardır. 

Bir gün birisi Hazret-i Ömer’in yanında:
“Şu satranca taaccüp ederim. Satranç tahtasının uzunluk ve 

genişliği birer arşından ibaret iken, insan onun üzerinde mil-
yon kere oyun oynasa, bir oynadığı mutlaka diğerinden farklı 
olur, hiçbir oyun diğerine benzemez!” dedi.

Hazret-i Ömer o zata şunları söyledi:
“Bundan daha hayrete şayan olanı vardır. O da şudur ki, in-

sanın uzunluk ve genişlik itibariyle birer karıştan ibaret bulunan 
kaşlar, gözler, burun, ağız gibi azanın yerleri katiyen değişme-
diği halde, şarkta ve garpta yüzleri birbirine tamamen benze-
yen iki kişi bulamazsın. Şu ufacık deri parçasında bu haddi hu-
dudu olmayan sonsuz farklılıkları gösteren Allah’ın kudret ve 
hikmeti ne kadar büyüktür!”

Bu ilahi sanatı düşünenlerin, tevekkül edenlerin zikirleri 
daha coşkundur.

Bu coşkun gönüllüleri Rabbimiz Kitab-ı Keriminde şöyle 
anlatır:

ُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَاِذَا تُلِيَتْ  اِنَّمَا الْمُؤْمِنوُنَ الَّذِينَ اِذَا ذُكِرَ اللّٰ
عَلَيْهِمْ آياتُهُ ذَادَتْهُمْ اِيمَاناً وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ *

“Müminler ancak, Allah anıldığı zaman yürekleri titreyen, 
kendilerine Allah’ın ayetleri okunduğunda imanlarını arttıran 
ve Rabbine dayanıp güvenen kimselerdir.”52

Allah’a zikreden, tefekkür eden kulların durumu budur. 
Allah-u Teâlâ’nın kudretini tefekkür ettikçe, kâinattaki mev-
cudatı gördükçe imanları kuvvetlenmekte ve ibadete daha çok 
52	 Enfal Sûresi: 2



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

53

önem vermektedirler. Bu zikir ve tefekkür ehlinin durumları 
diğerlerine göre farklıdır.

Peygamberimiz (s.a.v.) zikredenle diğer insanların farkını 
şöyle teşbih buyururlar:

 ُ ُ فِيهِ وَ الْبَيْتِ الَّذِى لاَ يذُْكَرُ اللّٰ مَثَلُ الْبَيْتِ الَّذِى يذُْكَرُ اللّٰ
فِيهِ مَثَلُ الْحَيِّ وَالْمَيِّتِ *

“İçinde Allah’ın anıldığı evle, Allah’ın anılmadığı ev, diriyle 
ölünün durumu gibidir.”53

“Yıldızlar yer ehline ışık verdiği gibi, içinde Allah’ın anıldığı 
evler de gök ehline öylece ışık verirler.”54

Evlerin bereketi, huzuru ve saadeti Allah adını zikretmekle 
Allah’a şükür etmekle kazanılır.

Dilde şükrü, zikri, gönülde de tefekkürü eksik etmemek ge-
rekir.

 ِ بَدَأتَْ : سُبْحَانَ اللّٰ بِايَِّهِنَّ  كَ  يَضُرُّ ارَْبَعُ افَْضَلُ الْكَلامِ لاَ 
ُ أكْبَرُ. ُ، وَاللّٰ ِ وَلاَ إلهَ إلاَّ اللّٰ وَالْحَمْدُ للّٰ

“Şu dört cümle sözlerin en faziletlisidir. Önce hangisine baş-
larsan başla. Bunlar:

1-Sübhanallah
2-Elhamdülillah
3-La ilahe illallah
4-Allahu Ekber.”55

Dilin bunlara alıştırılması, devamlı olarak da söylenmesi 
mümin için bir nimettir. İnsan dilini neye alıştırmışsa hep onu 
53	 Muhtârü’l-Ehadis: 135
54	 Camiü’s-Sağir: 1/68
55	 Müsned: 5/10



RAGIP GÜZEL

54

söyler. İlk sözünde de son sözünde de Allah-u Teâlâ’yı zikreden 
insan, bu alışkanlığını vefatı anında da sürdürür.

Hadis-i Şerif’te buyruldu:

* ِ نْيَا وَلِسَانكَُ رَطْبٌ مِنْ  ذِكْرِ اللّٰ خَيْرُ الْعَمَلِ أنْ تُفَارِقَ الدُّ
“En hayırlı amel, dünyadan ayrılırken dilinin Allah’ın zik-

riyle meşgul olmasıdır.”56

Kelime-i şehadetle son nefesi vermek ne güzeldir.
Bu lütfa mazhar olmak için dili alıştırmak gerekir. Daima 

Allah-u Teâlâ’yı zikrederek, hiçbir zaman gönülden çıkarma-
mak lazımdır. Yoksa insan mahşer günü o pişmanlıkların ara-
sına bir de zikirsiz olmayı katmasın.

Allah Resûl’ü (s.a.v.) buyurdular:

تْ  رُ أهْلُ الْجَنَّةِ عَلَى شَيْءٍ إلاَّ عَلَى  سَاعَةٍ مَرَّ لَيْسَ يَتَحَسَّ
َ عَزَّ وَجَلَّ فِيهَا* بِهِمْ لَمْ يَذْكُرُ اللّٰ

“Cennet ehli, Allah’ı zikretmeden geçirdikleri bir anın dı-
şında hiçbir şeye teessüf etmeyeceklerdir.”57

Allah-u Teâlâ’yı zikretmek amellerin en makbulü, sözlerin 
de en güzelidir. Ve insanın kurtuluşuna da vesile olduğunu Pey-
gamberimiz (s.a.v.) müjdelemiştir:

* ِ ِ مِنْ ذِكْرِ اللّٰ مَا عَمِلَ آدَمِيٌّ عَمَلاً انَْجىَ لَهُ مِنْ عَذَابِ اللّٰ
“Âdemoğlu, Allah’ın azabından kurtarıcı olarak, Allah’ı zik-

retmekten daha çok hiçbir amel işlememiştir.”58

56	 Camiü’s-Sağir:2/7
57	 Tergib ve’t-Terhib: 2/401
58	 İbn-i Mâce, Edeb: 53



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

55

Allah’ı zikretmek insanın her halinde kolayca ve rahatça 
yapabileceği bir ameldir. Abdestli olsun veya olmasın, dil-
den, gönülden Allah’ı zikretmek kolay bir ibadettir. Bilhassa 
Ramazan günlerinde, oruçlu dillerle zikretmenin faydası 
daha çoktur. 

ِ فِيهِ لاَ يَخِيبُ * ِ فِي رَمَضَانَ مَغْفُورٌ لَهُ وَ سَائِلُ اللّٰ ذَاكِرُ اللّٰ
“Ramazanda Allah’ı anan kimsenin günahları bağışlanır. 

Ramazanda Allah’tan bir şey isteyen kimse mahrum kalmaz.”59

Bazı toplantılar vardır ki hiçbir netice elde edilmeden da-
ğılır. Allah-u Teâlâ’nın zikredilmediği sohbetler faydasız kalır. 
Bunun sebebini Peygamberimiz (s.a.v.) şöyle açıklar:

“Bir topluluk toplanır, Allah’ı zikretmeden, Resûlullah’a 
salâvat getirmeden dağılırsa, bu meclisleri onlar için kıyamet 
günü bir hasret ve pişmanlık sebebi olur.”60

Toplantıların bereketi, sağlıklı ve faydalı kararların alın-
ması orada Allah-u Teâlâ’nın zikredilmesine bağlıdır. Nasıl ki 
evlerin bereketi zikrullah ile sağlanıyorsa, bütün toplantıların, 
meclislerin faydalı olmaları için de orada Allah’ın anılmasıyla 
neticeye varılacaktır.

İnsanın gönül huzurunun da yine Allah’ı zikretmekle sağla-
nacağını her şeyi yaratan yüce Rabbimiz beyan buyurmuştur:

ِ تَطْمَعِنُّ الْقُلُوبُ * الَاَ بِذِكْرِاللّٰ
“Bilesiniz ki, kalpler ancak Allah’ı anmakla sükûnet bulur.”61

59	 Camiü’s-Sağir: 2/5
60	 Müsned: 2/389
61	 Râd Sûresi: 28



RAGIP GÜZEL

56

Gelin Allah Diyelim

Gelin Allah diyelim,
Kalpten pası silelim,
Âlemler seyredelim,
Allah Allah dedikçe.

Nerde tevhid çekilir,
Melekler saf saf gelir,
Hepsi tekbir getirir,
Allah Allah dedikçe.

Zikr-i Hakk’a başlandı,
İsm-i Celal hızlandı,
Arş-ı âlâ sallandı,
Allah Allah dedikçe.

Bağlı kapı açılır,
Hakk batıldan seçilir,
Gizli sırlar açılır,
Allah Allah dedikçe.

Gönüller şadan olur,
Kaygudan azad olur,
Can mülkü abad olur,
Allah Allah dedikçe.

Gafil olma Naciya,
Hakk’ı zikret daima,
Seni zikr eyler Hüda,
Allah Allah dedikçe.



57

TEVBE ETMEK

Rabbimiz (c.c.) buyurdu:

قُلْ يَا عِبَادِىَ الَّذِينَ اسَْرَفُوا عَلَى أنْفُسِهِمْ لاَ تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ 
حِيمُ * نوُبَ جَمِيعاً إنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّ َ يَغْفِرُ الذُّ ِ إنَّ اللّٰ اللّٰ
“De ki:
-Ey kendilerine kötülük edip aşırı giden kullarım! Allah’ın 

rahmetinden ümidinizi kesmeyin, doğrusu Allah günahların 
hepsini bağışlar. Çünkü O, çok bağışlayandır, çok merhamet 
edendir.”62

Allah’tan ümit kesilmez. Allah’ın rahmet ve merhameti sı-
nırsızdır. Ümitvâr olmayı da emreden Allah-u Teâlâ’dır. O sı-
nırsız mağfiretine güvenmeyi emir buyurmaktadır.

Allah-u Teâlâ bütün kullarına nice nimetler ihsan etmiş ve 
merhametini göstermiştir.

Bir gün Hz. Musa (Aleyhisselâm) Rabbine münacatta bu-
lunarak:

“Ey Rabbim! Sen insanları yarattın, onları ihsan ettiğin 
rızıklarla ve nimetlerinle terbiye ettin. O halde neden on-
ları kıyamet günü terk ediyorsun,” dedi. Allah-u Teâlâ Hz. 
Musa’ya:
62	 Zümer Sûresi: 53



RAGIP GÜZEL

58

“Ey Musa! Kalk ve ziraatla uğraş,” diye vahiyde bulundu. 
Hz. Musa bir müddet ekti, suladı ve hasat vakti geldiğinde bi-
çip harmanladı. Allah-u Teâlâ Hz. Musa’ya:

“Ey Musa! Ektiklerini ne yaptın,” diye sordu. Hz. Musa:
“Onu kaldırıp hasat ettim,” dedi. Allah (c.c.):
“Hiçbir şey bırakmadın mı?” diye sordu. Hz. Musa:
“Sadece kendisinde hayır olmayan, işe yaramaz kısmını yerde 

bıraktım, onları hasat etmedim,” dedi. Allah (c.c.):
“Ey Musa! İşte ben de ancak kendisinde hayır olmayanları 

cehenneme atarım,” buyurdu. Hz. Musa:
“Ey Allah’ım! Kendisinde hayır olmayanlar kimlerdir?” dedi. 

Allah (c.c.):
“La ilahe illallah Muhammedün Resûlullah demeyen, de-

meye de tenezzül etmeyen kişilerdir,” buyurdu.
Mümin, dilinde kelime-i tevhid ile imanını ispatlayan insan-

dır. Allah katında ayrı bir değeri vardır. Bundan dolayı Allah’ın 
rahmetinden ümidini kesmemelidir.

Hz. Âdem (a.s.):
“Ya Rabbi! Sen iblisi bana musallat ettin. Ondan ancak se-

nin yardımın ve rahmetinle korunabilirim” dedi. Allah-u Teâlâ:
“Senin dünyaya gelen evlatlarının her birine, onu şeytan aley-

hillanenin hilesinden ve kötü arkadaştan muhafaza edecek bir 
melek vazifelendirdim” buyurdu. Hz. Âdem (a.s.):

“Ya Rabbi! Daha arttır” dedi. Allah-u Teâlâ:
“Yaptığı iyiliğe karşılık on misli ve hatta daha fazla sevap 

vereceğim. Yaptığı kötülüklerin karşılığı olarak da bir günah 
yazacağım ve onu affedeceğim” buyurdu. Hz. Âdem (a.s.):

“Ya Rabbi! Daha da arttır” dedi.
Allah-u Teâlâ, “Ruhu bedeninde olduğu müddetçe tevbesini 

kabul edeceğim” buyurdu. Hz. Âdem (a.s.):
“Ya Rabbi! Daha da arttır” dedi.



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

59

Bunun üzerine Allah-u Teâlâ şöyle buyurdu:
“De ki: Ey nefisleri aleyhine haddi aşmış kullarım! Allah’ın 

rahmetinden ümidi kesmeyin. Çünkü Allah bütün günahları 
mağfiret buyurur. Şüphesiz ki O çok bağışlayan, çok merha-
met edendir.”

Allah-u Teâlâ rahmetinden dolayı kul iyilik yaptığında yaz-
dırır. Fenalık yaptığında ise mühlet verir.

Peygamber Efendimiz (s.a.v.) buyurdular ki:
“Her kulda vazifeli iki melek vardır. Sağdaki melek soldaki 

meleğin amiridir. Kul günah işlediği zaman soldaki melek, “Ya-
zayım mı?” diye sorar. 

Sağdaki melek, “Beş günah işleyene kadar yazma, bekle” der.
Kul, beş günah işleyince soldaki melek, “Yazayım mı?” diye 

tekrar sorar. “Bir sevap işleyene kadar bekle, yazma” der. 
Kul, bir sevap işlediği zaman sağdaki melek, “Bize bir seva-

bın karşılığının on misli olduğunu bildirilmiştir. Gel beş günahı 
beş sevap ile silelim, ona beş de sevap yazalım” der. 

Bunun üzerine Şeytan, “Ben Âdemoğluna ne zaman yetişe-
bilirim? (onunla nasıl baş edebilirim?)” diye haykırır.”

Allah-u Teâlâ’nın rahmetinin, kullarına olan merhametinin 
ne kadar çok olduğunu Peygamberimiz (s.a.v.) haber veriyor:

مَالِ لَيَرْفَعُ الْقَلَمَ سِتَّ سَاعَاتٍ عَنِ الْعَبْدِ  اِنَّ صَاحِبَ الشِّ
الْقَاهَا وَإلاَّ  مِنْهَا   ُ نَدِمَ وَاسْتَغْفَرَ اللّٰ فَاِنْ  الْمُخْطِئِ  الْمُسْلِمِ 

كُتِبَتْ وَاحِدَةً *
“Şüphesiz günahları yazan sol taraftaki melek, günah işle-

yen Müslümanın günahını yazmadan altı saat bekler. Bu müd-
det içerisinde pişmanlık duyup Allah’tan bağışlanmasını dilerse 
yazmaz. Bunu yapmazsa bir günah yazılır.”63 
63	 Câmiü’s-Sağir: 1/79



RAGIP GÜZEL

60

Pişmanlık duymak, mağfirete sebeptir. Hatadan dönmek, 
fenalıktan dolayı pişman olup hüzünlenmek insana sevaplar 
bile kazandırır.

Resûlullah (s.a.v.) müjdeledi:

اِنَّ الْعَبْدَ لَيُذْنِبُ فَيَدْخُلُ بِهِ الْجَنَّةَ يَكُونُ نصُْبَ عَيْنَيْهِ تَائِباً 
ا حَتَّى يَدْخُلَ بِهِ الْجَنَّةَ * فَارًّ

“Kul bir günah işler onunla cennete girer. Bu şöyle olur:
İşlediği günah devamlı hatırındadır. Ondan tevbe eder, ka-

çınır. Böylece cennete gider.”64

نْبِ كَمَنْ لاَ ذَنْبَ لَهُ * الَتَّائِبُ مِنَ الذَّ
“Günahından pişmanlık duyan, tevbe eden o günahı hiç iş-

lememiş gibidir.”65

Allah-u Teâlâ’nın rahmetinden ümit kesmek, mağfiretten 
uzaklaşmaktır. 

الْعَابِدِ  مِنَ  مِنْهَا  اقَْرَبُ  تَعَالَى   ِ اللّٰ لِرَحْمَةِ  اجِى  الرَّ الَْفَاجِرُ 
طِ * الْمُقَنِّ

“Allah’ın rahmetini ümit eden günahkâr bir kimse, Allah’tan 
ümit kesen ibadete düşkün bir kimseden rahmete daha yakındır.”66

“Bir kimse günah işlese, günahını itiraf edip Cenâb-ı Hakk’a:
-İlahi! Beni bağışla! dese Allah-u Teâlâ şöyle buyurur:

64	 Câmiü’s-Sağir: 1/72
65	 Tergib ve’t-Terhib: 4/97
66	 Muhtârü’ı-Ehadis: 104



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

61

-Ey Meleklerim! Ben size nefis vermediğim için ibadet ettik-
ten sonra günah işleyerek bana karşı asi olmadınız. Sizin bana 
itaat etmenizde şaşılacak bir şey yoktur. 

Ama insanları topraktan yarattım. Onlara nefis gibi bir düş-
man verdim. Sağ yanlarında dünya mihneti, sol yanlarında ço-
cuklarının ve eşlerinin düşüncesi vardır.

Şeytan da onları azdırmak ve cehenneme koymak için gay-
ret sarf eder. Âdemoğulları benden ihsan, iyilik ve rahmet is-
terler. Hal budur ki onlar bunca günah işlediler. Benim rahme-
tim onların günahından çoktur. 

Ey benim meleklerim! Siz şahit olun! Ben o kimseyi bağış-
ladım. Çünkü onu ben yarattım ve onun benden başka Rabbi 
yoktur.

Ben merhamet edenlerin en merhametlisiyim.”
Cenâb-ı Allah Haşir Meydanında yaşlı bir adama dünyada 

yaptığı işlerin hesabını sorar:
“Şu, şu günahları neden işledin?” 
Yaşlı adam bunları inkâr eder. Bunun ardından Rahman’ür-

Rahim, meleklere bu adamı cennete götürmelerini emreder. 
Melekler, Cenâb-ı Hakk’ın adamın bu günahları işlediğini bil-
mesine rağmen neden böyle bir emir verdiğini merak ederler. 
Cenâb-ı Allah cevap verir:

“Biliyorum fakat adamın Ümmet-i Muhammediye’ye men-
sup olduğunun işareti olan beyaz sakallarına baktım ve ona ya-
lan söylediğini bildiğimi söylemeye utandım.”

Cebrail (a.s.) Allah’ın Resûlü’ne (s.a.v.) bu olayı anlattığında 
Resûlullah’ın gözleri yaşlarla doldu ve pişmanlık içerisinde:

“Allah-u Teâlâ benim ümmetime mensup, sakalları ağarmış 
birini cezalandırmaktan utanıyor da benim ümmetimden olan 
aksakallı bir kişi günah işlemeye utanmıyor,” diye esef etti.

Hakk Teâlâ Hazretleri bir kulunu hesaba çekiyor, defter de 
kulun elinde olduğu için günahlarından haberdardır. Hakk 



RAGIP GÜZEL

62

Teâlâ Hazretleri bildiği halde kula günahlarını soruyor. Kul bir 
kısmını sayıyor. Bir kısmını da Cenâb-ı Hakk’tan utandığı için 
söylemiyor. Allah (c.c.):

“Bitti mi ey kulum?” diye soruyor. Kul:
“Bitti Ya Rabbi!” deyince Allah (c.c.):
“Kim tevbe eder ve salih ameller işlemeye devam ederse 

onun günahlarını da sevaba çeviririm diye vaadim var. Sen bu 
şekilde tevbe edip kulluğa devam ettin, ben de senin günahla-
rının hepsini sevaba çevirdim,” buyuruyor. Bunun üzerine kul:

“O zaman ya Rabbi utandığım için söyleyemediklerim vardı, 
şunları da o çevirmeye dâhil et!” diyor.

Allah-u Teâlâ’nın rahmetinin sınırsızlığını en iyi bilen Pey-
gamberimiz (s.a.v.) kendisine yapılan fenalıkları bile affetmiş, 
hatta Allah’a isyanda bulunan kavmini de tevbeye davet etmiştir.

Uhud Harbinde, Peygamber Efendimiz (s.a.v.)’in amcası Hz. 
Hamza’yı (r.a.) şehit eden Vahşi, Resûlullah Efendimize (s.a.v.):

“Ben Müslüman olmak istiyorum. Lakin Kur’an’da ‘Ve on-
lar ki Allah’ın beraberinde diğer bir ilaha dua etmezler, Allah’ın 
haram kıldığı nefsi haksız öldürmezler ve zina yapmazlar. Her 
kim de bunları yaparsa ağır cezaya çarpılır’ mealindeki Fur-
kan Sûresi, 68. Ayet-i Kerime beni Müslüman olmaktan alıko-
yuyor. Zira ben bunların hepsini yaptım. Benim için bir tevbe 
imkânı var mı?” diye bir mektup yazdı.

Bunun üzerine Furkan Sûresinin:
“Ve her kim tevbe edip de salih amel işlerse o muhakkak 

Allah’a makbul olarak döner” mealindeki 71. Ayet-i Kerimesi 
nazil oldu. Peygamber Efendimiz (s.a.v.) bu ayet-i kerimeyi 
Vahşi’ye gönderdi. Vahşi:

“Bu ayette salih amel şartı var. Salih amele muvaffak olabi-
lir miyim, olamaz mıyım, bilmiyorum,” diye bir mektup yazdı. 

Bunun üzerine Nisa Sûresi’nin, “Doğrusu Allah kendine şirk 
koşulmasını mağfiret etmez, ondan berisini dilediğine mağfiret 



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

63

buyurur.” mealindeki 48. Ayeti nazil oldu. Peygamber Efendi-
miz (s.a.v.) bu ayet-i kerimeyi de Vahşi’ye yazdı. Vahşi:

“Bu ayet-i kerimede de ‘Allah-u Teâlâ dilediğine mağfiret 
eder’ şartı var. Allah (c.c.) beni bağışlamayı diler mi, dilemez 
mi, bilmiyorum,” diye yazınca:

“Ey nefisleri aleyhine israf etmiş (çok günah işlemiş) kulla-
rım! Allah günahların hepsini mağfiret eder, bağışlar. Muhak-
kak ki o çok Gafur ve Rahim’dir.” mealindeki Zümer Sûresi 53. 
ayet-i kerime nazil oldu. Resûlullah Efendimiz (s.a.v.) bu ayet-i 
kerimeyi de Vahşi’ye bildirdi. Vahşi Medine-i Münevvere’ye ge-
lip Müslüman oldu.

Her türlü fenalıkları yapan Vahşi bile ilahi affa sığınarak yo-
lunu değiştirmiş ve Müslüman olmuştur. 

Bundan dolayı her mümin ümitvar olmalı, yaptığı günah-
lardan pişmanlık duymalıdır.

Tevbe etmek, pişman olmak insanın değerini yükseltir. Ku-
lun tevbesinden Allah-u Teâlâ daha çok sevinir

Resûl-ü Ekrem (s.a.v.) Efendimiz buyurdu:

اللّٰ  اشََدُّ فَرْحاً بِتَوْبَةِ عَبْدِهِ مِنْ أحََدِكُمْ اذََا سَقَطَ عَلَى بَعِيرِهِ 
قَدْ اضََلَّهُ بِأرْضِ فَلاةٍَ *

“Allah’ın kulunun tevbesinden duyduğu sevinç, birinizin 
çölde kaybetmiş olduğu devesini bulmasından dolayı duyduğu 
sevinçten daha fazladır.”67

“Allah, tevbe edenin tevbesinden dolayı susamış kimsenin 
suya kavuşmasından, çocuğu olmayan birisinin baba olmasın-
dan ve bir şeyini kaybedenin yitiğini bulmasından daha çok 
sevinir. Her kim, içten gelecek ve bir daha günaha dönmemek 
üzere Allah’a tevbe ederse, Allah da onun günahlarını yazan 
67	 Buhârî, Daavât:3



RAGIP GÜZEL

64

meleğe, kendi organlarına ve üzerinde günah işlediği yere, bü-
tün bunlara hata ve günahlarını unutturur.”68

Demek ki insan yaptığı bir fenalıktan, günahtan tevbe ettiği 
zaman Allah-u Teâlâ’yı sevindirmemiş olmaktadır.

Kullarının pişman olmalarını, günahları terk etmelerini 
bekleyen yüce yaradan, pişmanlık duyarak kendisine el açıp 
niyazda bulunanları rahmet ve merhametiyle karşılayacaktır. 

Şöyle güzel bir tevbe etmelidir:
“Diyelim cümle günahlarımıza tevbe. Estağfurullah! Estağ-

furullah! Estağfurullah el-Azim, el-Kerim, ellezi la ilahe illa hü-
vel hayyul gayyume ve etubü ileyhi tevbete abdin zalimin linef-
sihi la yemlikü linefsihi mevten ve la hayaten ve la nişura. Ve 
es’elühü’t-tevbete vel-mağfirete vel-hidayete lena innehü hüvet-
tevvabü’r-rahim.

Ya Rabbi, Ya Rabbi, Ya Rabbi! Eğer benim elimden, ağzım-
dan, gözümden, kulağımdan, dilimden ve bütün azalarımdan 
bilerek, bilmeyerek, kelime-i küfür ve fi’l-i küfür, günah, isyan, 
hata, şirk ve malayani sadır oldu ise ben onların cümlesine tevbe 
ettim, pişman oldum. Bir daha yapmamaya azmü cezmü kasd 
eyledim. Peygamberlerin evveli Âdem Safiyyullah (a.s.) ahiri, 
bizim peygamberimiz Hz. Muhammed Mustafa (s.a.v.) Efendi-
mizdir. Bu ikisi ve bu ikisi arasında gelip geçen Peygamberler 
ve getirdikleri Hakk’tır ve gerçektir. Cümlesine inandım, iman 
ettim. Dilimle ikrar, kalbimle tasdik ettim.”

“Amentü billah! Ve bima câe min indillah! Amentü bi 
Resûlullah! Ve bima câe min indi Resûlullah! Amentü billahi 
ve melaiketihi ve kütübihi ve rusulihi vel-yevmil ahiri ve bi’l-
kaderi hayrihi ve şerrihi minallahi Teâlâ vel-ba’sü ba’del mevd 
hakkun eşhedü enla ilahe illallah ve eşhedü enne Muhamme-
den abduhu ve Resûluhu.”
68	 Câmiü’s-Sağir: 1/103



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

65

Kelime-i Şehadet ikinci defa: Bütün geçmişlerimizin afvı, 
üçüncü defa vatan ve milletimizin Selâmeti, istiğfarın kabulü 
için tekrar edilir. Sonra bir Fatiha okunur. Böylece tevbe ya-
pılmış olur.

Mübarek Üç Aylara tevbe ederek girmek, temiz olarak o 
mübarek gün ve gecelerden istifade etmek büyük bir nimettir.

Gönül Beytullah’tır Yıkma

Allah’ın emrine mutiyim dersen,
Resûl’ün emrine itaat eyle.
Helâl haram demez bulduğun yersen,
Müminlik sözünden feragat eyle.

Zahme-i aşka gelip merhem sarmaya,
Ferhad olup bir gün bağrın yarmaya,
Kudretin yok ise Beyt’e varmaya,
Gönül Beytullah’tır ziyaret eyle.

Kulun rızkın verir Hazret-i Bârî,
Açılan gönülleri incitmez hârı,
Kötülük değildir er kişi kârı,
Kemlik edenlere inâyet eyle.

Kalbini geniş tut sıkma Seyrânî,
Rızâ-ı Bârî’den çıkma Seyrânî,
Gönül Beytullah’tır yıkma Seyrânî,
Elinden gelirse imaret eyle.

Âşık Seyrânî (Ö. 1866)





67

İSLÂM’I YAŞAMAK

Dinimiz, dünya ve ahiret saadetini kazanmak için kurallar, 
kanunlar ortaya koymuştur. Bu kurallara uymak, İslâm’ı 

yaşamak manevi bir hayat demektir. 
Dinin üç önemli bölümü vardır:
1-İtikad,
2-İbadet,
3-Muamelet.
İnanmak en başta gelen bir fazilettir. İnanmış insan, Rab-

bine ibadet eder. Görevlerini yerine getirir. İnsanlarla da güzel 
münasebetler içinde bulunur. Böylece tam bir Müslüman, tam 
bir mümin olduğunu göstermiş olur. İlahi emirleri yerine ge-
tirmekten dolayı da huzurlu, ahirette de mutlu olur. Zira Rab-
bimiz buyurur:

فَاسْتَقِمْ كَمَا امُِرْتَ *
“Emrolunduğun gibi dosdoğru ol.”69

Bu emir, Resûlullah (s.a.v.) Efendimizi dahi o kadar etkile-
miştir ki:

“Beni Hud Sûresi kocalttı”70 buyurmuşlardır. Çünkü Resûlullah 
(s.a.v.) için bu ayetten daha şiddetli ve daha meşakkatli bir ayet 
inmemiştir.
69	  Hur Sûresi: 112
70	  Beyzavi Tefsiri: 1/580



RAGIP GÜZEL

68

Bu emir sadece Peygamber (s.a.v.)’e değildir. O’nunla bera-
ber müminlere de istikameti emretmektedir. Peygamberimiz 
(s.a.v.)’i de endişelendiren işte budur ki ümmetinin bu emri ye-
rine getirip getiremeyeceği endişesidir. 

Mümin, İslâm’ın bütün emirlerine uymak, yasaklarından 
kaçınmakla mükelleftir. 

İslâm’ı yaşayanlar, Allah’ın sevgisine mazhar olurlar. Onlar 
veliler gibidirler. Harikulade şeyler göstermeye, keramet izhar 
etmeye gerek yoktur. 

Evliyanın büyüklerinden Ebu Said Ebu’l-Hayr (Ö:1048) Haz-
retlerine:

“Falan kimse su üzerinde yürüyor,” denildi. 
“Bu kolay bir iştir. Balıklar ve kurbağalar da yüzerler,” bu-

yurdu.
“Falan kimse havada uçuyor,” denildi.
“Kuşlar da havada uçuyor,” buyurdu.
“Falan kimse bir anda, bir şehirden diğer bir şehre gidiyor,” 

denildi.
“İblis de bir anda Doğu’dan Batı’ya gidiyor,” buyurdu.
“Peki, size göre kemâlât nedir?” denildi.
“Zahirde halk ile batında Hakk ile olmaktır,” buyurdular.
(Hem halkla beraber olmak hem de bir an bile Rabbinden 

gafil olmamak.)
Yoksa harikulade şeyler göstermekle insan kemâl mertebe-

sine kavuşmuş olmaz.
Bilhassa fitnelerin çoğaldığı zamanlarda Allah’ın emirlerine 

sarılmış olanların ayrı bir özellikleri, sınırsız mükâfatları vardır.
Allah Resûlü (s.a.v.) buyurdular:

عِبَادَةٌ فِالْهَرْجِ كَهِجْرَةٍ اِلَىَّ *



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

69

“Karışıklık dönemlerinde ibadet etmek, benimle hicret et-
mek gibidir.”71

Bu ne büyük bir mükâfattır. 
İnsanların dünya menfaatine düştükleri, itaat ve ibadeti terk 

ettikleri bir zamanda İslâm’ı yaşamak büyük bir fedakârlıktır. 
Onun için de sevabı çoktur.

Rabbimiz (c.c.) buyurdu:

ضَلَّ  مَنْ  كُمْ  لايََضُرُّ انَْفُسَكُمْ  عَلَيْكُمْ  آمَنوُا  الَّذِينَ  ايَُّهَا  يَا 
اِذَاهْتَدَيْتُمْ *

“Ey inananlar! Siz sadece kendinizden sorumlusunuz. Doğru 
yoldan sapan kimse, siz doğru yolda olduğunuz sürece size hiç-
bir zarar veremez.”72

İslâm’ı uygulayan, dini yaşayanlar Allah’ın himayesindedir-
ler. Sapıklar, onlara zarar veremez.

İnsan kendisinden sorumludur. Allah, her insana kendi va-
zifelerini yapıp yapmamasını soracaktır. İnsan kendisinden so-
rumludur.

Seyyid Osman Hulusi Darendevî Hazretleri ne güzel nasi-
hatte bulunmuştur:

“Sakın nefsine uyup bir can incitmeyesin.
Hüsn-ü edebi koyup bir can incitmeyesin.

El ile dövseler de dil ile sövseler de
Bin kez incitseler de bir can incitmeyesin.

Hepsi kardeşlerindir, yolda yoldaşlarındır
Hâlde hâldaşlarındır bir can incitmeyesin.

71	  Tergib ve’t-Terhib: 4/126
72	  Maide Sûresi: 105



RAGIP GÜZEL

70

Beyhude canın sıkıp insanlığından çıkıp
Dil (gönül) Kâbesini yıkıp bir can incitmeyesin.”

Her insanın hesabı ayrı tutulmaktadır.
Hasan-ı Basri Hazretleri der ki:
“Ey insanoğlu! Senin için defter hazırlandı. ‘Kirâmen Kâtibîn’ 

adında iki melek vazifelendirildi. Yaptıklarını yazıyorlar.”
Her davranışı, her sözü yazan melekler vardır.
İnsana tahsis edilen melekler vardır. Onlar:
1-Sağ ve solundaki melekler: İnsanın iyilik ve kötülükle-

rini yazarlar. Sağdaki melek iyiliklerini, soldaki de kötülükle-
rini yazar.

2-Önünde ve arkasındaki melekler: İnsanı korurlar. Allah-u 
Teâlâ’nın insana verdiği bir değerin alametidir. 

Mümin için koruyucu meleklerin sayısı daha fazladır.
Hadis-i Şerif’te buyuruldu:
“Mümine yüz altmış melek tahsis edilmiştir. Onlar bal ça-

nağından sinek kovalar gibi müminden şeytanları kovarlar. İn-
san bir an kendine bırakılsa şeytanlar onu kapışıverirlerdi.”73

Ayet-i celile’de Rabbimiz (c.c.) buyurdu:

ا عَلَيْهَا حَافِظٌ * اِنْ كُلُّ نَفْسٍ لَمَّ
“Hiçbir insan yoktur ki onun üzerinde bir koruyucu, bir de-

netleyici bulunmasın.”74

İbn-i Kesir der ki:
“Her kişinin başında onu afetlerden koruyan, Allah’ı bir mu-

hafızı vardır.”75

73	  Kenz-ül Ummal: 1/1279
74	  Tarık Sûresi: 4
75	  Muhtasar-ı İbn-i Kesir: 3/629



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

71

3-Alnının üzerinde bulunan melek: O melek, tevazu edeni 
yükseltir. Şan ve şerefini arttırır. Başkalarının gözünde hey-
betli gösterir. Kibir edenleri de küçültür.

4-Ağzı civarında iki melek bulunur: İnsan, Peygamberimiz 
(s.a.v.)’e salâvat getirdiğinde, o meleğin biri hemen o selamı 
Resûlullah (s.a.v.)’e iletir. Tebliğ eder. Diğer melek de insanı, 
zarar verecek şeylerden korur.

İnsan, bu meleklerden hayâ etmelidir. 
Sevgili Peygamberimiz (s.a.v.) ne güzel ikaz buyurur:

لَيَسْتَحْىِ احََدُكُمْ مِنْ مَلَكَيْهِ اللَّذِينَ مَعَهُ كَمَا يَسْتَحْىِ مِنْ 
رَجُلَيْنِ صَالِحَيْنِ مِنْ جِيْرانَِهِ وَهُمَا مَعَهُ بِالَّليْلِ وَالنَّهَارِ *
“Biriniz yanındaki iki melekten, salih iki komşusundan utan-

dığı gibi utansın (da günah işlemesin). Çünkü onlar gece gün-
düz kendisiyle beraberdir.”76

İnsan bu melekleri, ruhunu teslim anında görür.
İyi amelde bulunanlara, Allah-u Teâlâ’nın emirlerine uyan-

lara o melekler vefatı anında güzel biçimde görünür ve adeta 
iyi davranışlarından dolayı teşekkür ederler.

İslâm’ı yaşamayan, fenalıklarla ömür geçirenlere de derler ki:
“Allah’a hamdolsun ki senden kurtuluyoruz. Bize türlü türlü 

eziyetler ederdin. Fenalık yapar, gıybet söyleyip işittirirdin. Biz-
ler senin fena hallerini görür, kötü sözlerini işitir, eziyet duyar-
dık. Allah’a hamdolsun ki senin gibi kötü arkadaştan kurtulduk.”

İyi insanın melekleri de ona dua ederler. 
İşte İslâm’ı yaşamanın meyveleri.
İslâm, gidilecek yolun adıdır. İnsanın yürüyeceği çizgi, ge-

çeceği köprüdür. O köprüden geçen cennete dâhil olur. 
Hadis-i Şerif’te buyuruldu:

76	  Camiü’s-Sağir: 2/114



RAGIP GÜZEL

72

“Yüce Allah, dosdoğru bir köprü misalini veriyor:
Köprünün iki tarafında kapıları açık iki sur bulunur. Kapı-

larda sarkıtılmış perdeler vardır. Köprünün girişinde bir del-
lal şöyle seslenir:

-Ey insanlar! Hepiniz sağa-sola sapmaksızın köprüye girin!
Köprünün üst tarafında da bir dellal aynı şekilde sesleniyor. 
İnsanlar o köprüden geçerken içlerinden biri o kapılardan 

birini açmak istediğinde, dellal:
-Yazıklar olsun sana! O kapıyı açma. Açarsan oradan düşer-

sin, diye uyarıyor.
İşte o köprü İslâm’dır. Etrafındaki iki sur, Allah’ın çizdiği sı-

nırlardır. Açık kapılar ise Allah’ın haram kıldığı şeylerdir. Köp-
rünün başındaki dellal ise Allah’ın kitabıdır. Köprünün üst ta-
rafındaki dellal ise Allah’ın her Müslümanın kalbine koyduğu 
öğütçüdür.”77

Rabbimiz (c.c.) Kur’an-ı Kerim’de buyurur:

لْمِ كآفَّةً وَلاَ تَتَّبِعُوا خُطُوَاتِ  يَا ايَُّهَاالَّذِينَ آمَنوُادْخُلُوا فِى السِّ
يْطَانِ اِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُبِينٌ * الشَّ

“Ey inananlar! Barışa tam olarak girin ve şeytanın adımla-
rını izlemeyin. Çünkü o sizin için açık bir düşmandır.”78

“Selâm” sözcüğü; sulh, barış anlamındadır. İslâm dini ve 
itaat manalarının kapsamındadır.

İslâm cihanşumul bir dindir. Barış dinidir. Kurtuluş dinidir.
İslâm kelimesi; selâm, barış, kurtuluş anlamlarına gelmek-

tedir. İslâm her yerde, her zaman, her şartta Allah-u Teâlâ’nın 
hükmüne razı olmak demektir. O’nun hükmüne rıza göster-
memek, İslâm’ın dışına çıkmak anlamına gelir. İslâm dini 
77	  Müsned: 4/182, Tirmizi-Edeb: 76
78	  Bakara Sûresi: 208



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

73

insanın iç ve dış âlemiyle temiz olmasını, güçlü olmasını ve 
kendisini bilmesini sağlar. İslâm dini dünya ve ahirette in-
sanı, Allah’ın nimetlerine ulaştırır. Müslüman olarak yaşa-
mak, hakikatle birlikte yaşamaktır. İslâm’ı din olarak seç-
mek, kurtuluş demektir. İslâm’ı yaşamak ise kurtulmaktır. 
İslâm, dini bütün peygamberlerin dinidir. Peygamberlerin 
şeriatları farklı olsa da getirdikleri din tektir ve İslâm adını 
alır. İslâm dini, ruhani ve cismani hayatı dengeler. Fertlerin 
ve toplumun mutluluğunu, huzurunu esas alır. İnsan, İslâm’ı 
yaşadıkça İslâm’ın getirdiği hükümlerin hikmetlerini daha 
iyi anlar. İslâm dini çağlar ötesidir, her zaman ve her şartın 
ihtiyaçlarını karşılar.

Resûlullah (s.a.v.) Efendimiz:
“Benim şeriatım Nuh’un gemisine benzer. Binen kurtulur” 

buyurmuşlardır.
Kurtuluş için İslâm’ı yaşamak gerekir. İslâm’ın emirlerini 

uygulayanlar, kurtuluşa ererler.
Bir adam, bilge bir sultana gidip doğruluktan ayrılmadan ya-

şamak için kendisine bir yol göstermesini istedi. Sultan, adama 
ağzına kadar dolu bir fıçı zeytinyağı verdi. Bunu tek bir damla 
bile dökmeden şehrin bir ucundan öbür ucuna götürmesini, 
yoksa boynunun vurulacağını söyledi. Yanına da yalın kılıç iki 
gözcü verdi. Adam fıçıyı sultanın buyruğuna uygun şekilde bü-
tün gücünü, dikkat ve zekâsını kullanarak bir damla bile dök-
meden şehrin bir başından öbürüne götürdü. Sonra gelip dönüp 
sultanın huzuruna çıktı. Sultan adama şehirde ne gördüğünü, 
nelere şahit olduğunu sordu. O gün şehirde pazar kurulmuştu. 
Her taraf iğne atılsa yere düşmeyecek kadar kalabalıktı. Fakat 
adam şu cevabı verdi: 



RAGIP GÜZEL

74

“Efendim, fıçıdaki yağ dökülecek diye canımın derdine düş-
tüğümden öylesine bir dikkat içindeydim ki etrafımda kim var, 
neler oluyor farkına varmadım.” Sultan buna karşılık şöyle dedi:

“Allah’ın dünyada sana verdiği vazifeyi de böyle dikkatli yapar, 
kendini işine verirsen, hiçbir zaman doğruluktan ayrılmazsın.”

Ya Rabbi! Emirlerini yapmayı, yasaklarından kaçmayı na-
sip eyle. Âmin!



75

GAYR-İ MÜSLİMLERE BENZEMEMEK

Müslüman şahsiyet sahibidir. İmanıyla ve ameliyle dinin ge-
rektirdiği şekilde yaşamaya özen gösterir. Başkalarına asla 

benzemek istemez. Onları taklit etmek gibi hafifliğe düşmez. 
Müslümanlar ancak iman sahibi din kardeşleriyle haşır ne-

şir olurlar. Gayr-i müslimlerden fayda görülmeyeceğini çok iyi 
bilirler. Onların adet ve geleneklerine kapılmazlar.

Yüce Yaradanımız mü’minlere ikaz buyuruyor:

اوَْلِيَاءَ  وَالنَّصَارَى  الْيَهُودَ  تَتَّخِذُوا  لاَ  آمَنوُا  الَّذِينَ  ايَُّهَا  يَا 
َ لاَ يَهْدِى  بَعْضُهُمْ اوَْلِيَاءُ بَغْضٍ وَمَنْ يَتَوَلَّهُمْ مِنْكُمْ اِنَّ اللَّ

الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ *
“Ey iman edenler! Yahudileri ve Hristiyanları dost edinme-

yin. Zira onlar birbirinin dostudurlar. (Birbirinin tarafını tu-
tarlar.) İçinizden onları dost tutanlar, onlardandır. Şüphesiz Al-
lah, zalimler topluluğuna yol göstermez.”79

Müslümanın dostu yine Müslümandır. Gayr-i müslimlere 
uymak insana zarar getirir. Şair ne güzel söylemiş:

مَنْ اثََرَ اثََرَ الْغُرَابِ فَسَيَرْجِعُ اِلَى الْحَرَابِ *

79	  Maide Sûresi: 51



RAGIP GÜZEL

76

“Karganın izine girenin yolu dönüp dolaşır harabeye varır.”
İslâm’ın dışında kalanlar, yaşayamamışlardır ki insanlığa 

nasıl fayda sağlayacaklar?
Kendileri ahlâki değerleri yaşayamamışlar ki Müslümanlara 

neyi öğretebileceklerdir?
Bizim onlardan ne eksiğimiz var? Bilakis onlardan üstünüz.
Almanya’nın Philipsburg şehrinde Türk-Alman Dostluk Top-

lantı Salonunda sağ duvara asılmış Yunus Emre’nin şu beyti 
yer alır:

“Yaratılanı hoş gör
Yaratandan ötürü.”
Ve oranın müdürü diyor ki:
“Hiçbir din, felsefe ve insan sevgisi bu beyitteki ölçü kadar 

kâinatın temel zerresi ve bütünü olamamıştır.
Bu iki mısra hümanizmin ve medeniyetlerin köküdür, teme-

lidir ve çekirdeğidir.”
İslâm’ın güzelliklerini onlar da itiraf etmektedirler.
Batılı tarafsız araştırmacılar, İslâm’ı çok güzel dile getirmiş-

lerdir. Birçokları da İslâm’ı benimsemişlerdir.
Bazı kimselerin İslâm dönemini Ortaçağ karanlığı olarak 

görmesine karşılık, Roger Caratini diyor ki:
“Hangi Ortaçağ karanlığı? Aksine o çağ bir aydınlıktır. Hris-

tiyan dünyasının Katolik baskısı altında yaşadığı dönemde 
İslâmiyet; ilim, akıl ve mantık olarak inkişaf etti. İslâmiyet daha 
Halife Ömer zamanından itibaren eski Yunan’ın, Roma’nın ve 
Bizans’ın en önemli eserlerini tercüme ettirdi. Bugün biz Av-
rupalıların karanlık dediği o devreye imkân olsa da dönebil-
sek, dünya selâmeti bulmuş olurdu.”

Avrupa’da on beşinci asırda, akıl hastalarını tedavi için ruh-
larındaki şeytanı çıkarmak gayesiyle kızgın demirle hastaların 
cinsel organlarını dağlıyorlardı.



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

77

O yıllarda Edirne ve Manisa’da “Bîmarhaneler” vardı. Akıl 
ve ruh hastalıkları çiçekle, su ve musiki ile tedavi edilirdi.

İlk büyükelçimiz Paris’e geldiğinde kendisine tahsis edilen 
saraya taşınmamış. Sebebini sormuşlar. Demiş ki:

“Hamamınız ve helanız yok!”
Hala Avrupa’da temizlik aynı durumdadır. Sokakları kanun 

zoruyla temiz tutulurken evlerin de mikroplarla, köpeklerle be-
raber yaşamaktadırlar.

Muhammed İkbal, Avrupa’nın durumunu şöyle anlatmıştır:
“Frenk âleminiz var içinde
Gizli yara.
Adım adım o âlem
Yaklaşıyor mezara.”

Karacaoğlan da diyor ki:

“İndim seyran ettim Frengistanı
İlleri var bizim ile benzemez
Levin tutmuş gonceleri açılmış
Gülleri var bizim güle benzemez

Göllerinde kuğuları yüzüşür
Neşesinde sığırları böğrüşür
Güzelleri şarkı söyler çağrışır
Dilleri var bizim dile benzemez

Seyir eduben gelir Karadenizi
Kanları yok sarı sarı benizi
Öğün etmiş aşa kara domuzu
Dinleri var bizim dine benzemez



RAGIP GÜZEL

78

Karacaoğlan der ki dosta darılmaz
Hasta oldum hatırcığım sorulmaz
Vatan tutup bu yerlerde kalınmaz
İlleri var bizim ile benzemez.”

Dinin verdiği güzelliklerle yaşamış olan büyük âlim Bedi-
üzzaman şöyle seslenir:

“Ey bu vatan gençleri! Frenkleri taklide çalışmayınız. 
Avrupa’nın size ettikleri hadsiz zulüm ve düşmanlıktan sonra 
onların batıl fikirlerine, sefahatine uymak; kendinize inkâr, 
hamiyet davasında yalancılık, milliyetinize karşı hafife almak, 
milletle alay etmektir.”80

Gayr-i müslimleri sevmek, onların âdetlerini benimsemek 
insanı ahirette mahcup duruma düşürür. Sevgili Peygamberi-
miz (s.a.v.) Hadis-i Şerif’te şöyle beyan buyurmuşlardır:

ُ فِى زُمْرَتِهِمْ * مَنْ احََبَّ قَوْمًا حَشَرَهُ اللّٰ
“Kim bir kavmi severse onlarla beraber haşr olur.”81

Bir Müslümanın ahirette Yahudi’nin veya Hristiyan’ın ya-
nında olması, cehennemde onlarla buluşması acınacak bir du-
rumdur. Hâlbuki dualarımızda sık sık tekrar etmiyor muyuz?

الِحِينَ * الَلَّهُمَّ احْشُرْنَا فِى زُمْرَتِ الصَّ
“Allah’ım! Bizi iyiler zümresiyle haşr eyle.”
Bizim köklü bir tarihimiz var. Cihana huzur getiren dini-

miz var.
Bugünü, dün ile beslemek geleceği kazanmak demektir. Bir 

ağacın dallarının gür, meyvelerinin bol olması için kökü sula-
nır, beslenir ki gövdesi ayakta kalsın.
80	  Mesnevi-i Nuriye: 148
81	  Camiü’s-Sağir: 2/136



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

79

Bizler, Avrupa’dan değil Avrupalı bizden örnek almalı. On-
lara medeniyeti, insanlığı öğreten Müslümanlardır.

Onlar, bizim hakkımızda hiç de iyi şeyler düşünmezler. 
Çünkü din ayrılığı sebebiyle bizi sevememişlerdir. Her fırsatta 
Müslüman Türk âdetlerini kaybettirmek, Osmanlı neslini yok 
etmek istemektedirler. Bunun için de moda adı altında zehir-
lerini sunmaktadırlar.

Tarihçi İlhan Bardakçı der ki:
“Milletin yarısı manken, yarısı futbolcu, yarısı sunucu ve geri 

kalanı da seyirci. Elbette bin senelik tarihi yıkmak için onlar 
bulunmaz fırsat. Bu zemini iyi teşhis etmişler.

Biz devleti 1300’de kurmuşuz. Almanların milli devletlerini 
kuruşları 1870’de. Stuttgart’ta çarşı ortasında bir heykelin kaide-
sinde 1532 yazar. Kanuni gelirken kendisine bir mektup salmış:

-Ben ki senin evladın sayılırım. Bir emrin var ise söyleyesin 
ki zahmet buyurmadan başıma tac edeyim.”82

İstiklal Marşımızda ne güzel söylenir:

“Garbın afakını sarmışsa çelik zırhlı duvar
Benim iman dolu göğsüm gibi serhaddim var.
Ulusun, korkma nasıl böyle bir imanı boğar
Medeniyet dediğin tek dişi kalmış canavar.”

Batının o tek dişi bile dökülmüş. Onları gözünde büyüten-
ler de artık köhneleşmiştir. Biz onlardan değil, onlar bizden 
korkmalı!

Onların dillerinde, ‘gönül, sevgi, aşk, sevda, maneviyat’ ke-
limelerine yer verilmemiştir.

Onlarda komşuluk ilişkileri, akrabalık bağları, ahlâki me-
ziyetlere rastlanmaz. Manevi değerler ancak İslâm dinindedir.
82	  Batıda Görüp Yaşadıklarım: 145



RAGIP GÜZEL

80

Ünlü Edebiyatçı Nihat Sami Banarlı şöyle demişti:
“Allah’ımızı en güzel seslerle anmak ve aramak, camileri-

mizde O’nun divanına bestelenmiş dualarla durmak, bu hal, 
ancak Türklerde gelişen bir estetikti.”

Ünlü Fransız düşünürü Roger Garaudy (1913-1992) bütün 
dünyaya şunları söyledi:

“İslâm, çağları arkasında sürükleyen bir dindir. Diğer dinler 
ise çağların arkasından sürüklendi. Yani İslâm dışındaki bü-
tün dinler zamana uyduruldu, değiştirildi ve reforma tabi tu-
tuldu. Mukaddes kitaplar zamana göre tahrif edildi. Kur’an-ı 
Kerim ise indirildiği günden beri her zamana hükmetti. İnsanı, 
mahlûkların efdali ve en şereflisi olarak bildirirken onun sö-
mürüleceğini anlatmıştır. İsrafı, gösterişi ve lüksü yasaklayan, 
kazancı alın terindeki damlacıklarda arayan, biriken sermayeyi 
fakire ölçülü ahlâk hükümleri içinde aktaran, faizi tembelliğe 
sebep olduğu için yasaklayan ve gayrimeşru serveti böylece 
imha eden bir sistemler manzumesidir. Marksizm ve Kapitaliz-
min ikisi de insanı sömüren sistemlerdir. İslâm bunlara karşı, 
insana prestijini iade eden bir semavi dindir.”

Müslümanların gayr-i müslim olanları taklit etmeleri çok 
zararlıdır.

Fransız ilim adamlarından Montaigne taklit konusunda şun-
ları yazmıştır:

“Çocuklar tek gözlüleri, topalları, şaşıları ve daha başka sa-
katları taklit ettikleri zaman, anaları onları azarlamakta haklı-
dırlar. Çünkü o yaştaki tazeliğiyle bedenin kötü bir yana eğile-
bilmesi bir tarafa, talih de bizi oynadığımız oyuna düşürmekten 
hoşlanıyor gibi gelir. Çok duymuşumdur, hastalık oynarken ya-
taklara düşenleri…”83

83	  Denemeler: 107



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

81

İlim ispatlamıştır ki taklit edenler zamanla o taklit ettikle-
rine benzemişlerdir. Onlar gibi olmuşlar ve âdetlerini benim-
semişlerdir.

Peygamber Efendimiz (s.a.v.) ümmetinin sözlerinde ve fiil-
lerinde hâsılı her hususta Müslüman olmayanlara benzemele-
rini yasaklamıştır.

Hristiyan ve Yahudiler Aşura orucu tuttukları için ashabını 
bir gün önce veya bir gün sonrasıyla oruç tutmalarını emret-
mişlerdir. 

Selam verme hususunda Hristiyan ve Yahudilere benzeme-
melerini emretmiştir.

Namaz vakitlerini ilan için ateş yakmak, çan çalmak gibi 
teklifler –Müslüman olmayanlara benzemek olacağından- Pey-
gamber Efendimiz (s.a.v.) tarafından kabul edilmemiştir.

Gayr-i Müslimlerin ibadet vakitlerinde namaz kılmak, on-
lara benzemek olacağından mekruh görülmüştür.

Daha birçok hususta onlara benzemeyi yasaklamıştır.
Peygamber Efendimiz (s.a.v.) bir Hadis-i Şerif’lerinde:
“Ümmetim, kendinden evvelki ümmetlerin yolunu karış ka-

rış, arşın arşın takip etmedikçe kıyamet kopmaz.”84

Bu Hadis-i Şerif’te, Müslümanlar diğer ümmetlerin ahlâka 
aykırı hal ve hareketlerini takip ve taklit etmeyi yasaklamıştır. 
Şüphesiz her dinin ve her topluluğun kendine has örf ve âdetleri 
vardır. Müslümanların hiçbir dini ve hiçbir milleti taklide ihti-
yacı olmayan bir medeniyeti ve hususiyeti vardır.

Furkan Sûresinin “Ve onlar (salih kullar) yalan yere şahit-
lik etmezler (yalan söylenilen yerlerde durmazlar), faydasız 
bir şeye rastladıkları zaman yüz çevirip geçer giderler”85 ayet-i 
84	  Camiü’s-Sağir: 2/104
85	  Furkan Sûresi: 72



RAGIP GÜZEL

82

kerimenin tefsirinde bazı müfessirler, “Onlar müşriklerin bay-
ramlarına uğramazlar, orada hazır olup durmazlar” diye tef-
sir etmişlerdir.

Müslümanın Gayr-i Müslimleri taklit ederek onlara benze-
mesi İslâm şuuruyla bağdaşamaz. Sonra bu taklit zamanla alış-
kanlık haline gele gele adeta onlarla fikir birliğine döner.

İmam Gazalî Hazretleri der ki:
“Gayr-i müslimlere zihni yakınlık, zaman içinde kalbi ya-

kınlığa döner. Bu kalbi yakınlık da kişinin mânen helâkine se-
bep olur.”

Gayr-i müslimlerin adetlerini hoş görerek taklit edenleri 
bekleyen tehlike giderek büyür. Önce taklit sonra benimsemek 
ve sonunda da kalben bağlanarak kişinin kendi benliğini, dini 
kuvvetini kaybetmesine kadar gider.

Asırlar önce bu tehlikeyi haber veren dünyanın en büyük 
ilim adamı, “Hüccet’ül- İslâm” olan İmam Gazalî Hazretleri, 
insanlığı taklit hastalığından uyarmaktadır.

Resûl-ü Ekrem (s.a.v.) Efendimiz bu gerçeği asırlar önce-
sinde beyan buyurmuşlardır:

هَ بِقَوْمٍ فَهُوَ مِنْهُمَ * مَنْ تَشَبَّ
“Kim bir kavme benzerse onlardan olur.”86

Allah-u Teâlâ bizleri daima iyi insanlarla buluştursun. Bizi 
Müslümanca yaşatsın. Bizleri İslâm nurunu, iman şuurunu ta-
danlardan eylesin. Başkalarının fena adetlerinden muhafaza 
eylesin. Âmin!

Velhamdülillahi Rabbil âlemin.

86	  Camiü’s-Sağir: 2/143



83

RECEP AYININ FAZİLETİ

İnsanların birbirinden ayrı, farklı ve faziletli oldukları gibi bazı 
günler ve aylar da farklı bir özelliğe sahiptir.
Mübarek Üç Aylar olarak bilinen Recep, Şaban ve Rama-

zan ayları, Recep ayı ile başlar. Bu mübarek aya Recep ismi-
nin verilme sebebini Sevgili Peygamberimiz Hazret-i Muham-
med Mustafa (s.a.v.) Efendimiz şöyle beyan buyurmuşlardır:

“Recep ayına Recep ismi verilmiştir. Çünkü bu ayda Şaban 
ve Ramazan hürmetine büyük hayır ve hürmet bahşedilmiştir.”87

Allah’ın bereketi ve rahmeti bu mübarek ayın daha ilk ge-
cesinden itibaren başlamakta ve üç ay boyunca devam ederek 
Ramazan’da zirveye ulaşıp günahlardan arınmanın bayramı 
ile neticelenmektedir.

Hazret-i Hasan (r.a.)’dan bir rivayette Peygamberimiz (s.a.v.) 
şöyle buyurmuşlardır:

“Senede dört gece vardır ki o gecelerde Cenâb-ı Hakk’ın 
rahmeti ve mağfireti, keremi, lütfu ve ihsanı cihana yağmur-
lar gibi yağmaktadır ki bu gecelerin kıymetini bilenler ve bile-
cekler için bu geceler şunlardır:

1-Receb-i Şerif’in birinci gecesi
2-Şaban-ı Şerif’in on beşinci gecesi olan Berat gecesi
3-Ramazan Bayramı gecesi
4-Kurban Bayramı gecesi.”

87	 Câmiü’s-Sağir: 1/29



RAGIP GÜZEL

84

İslâmi takvimde kamerî takvim önemlidir. Buna göre gün, 
geceden başlar. Gece evvel, gündüz ondan sonra gelir. Günün 
başlangıcı gün indikten sonra, akşam namazıyla başlar. Per-
şembe günü akşamı, kamerî takvime göre Cuma günün baş-
langıcıdır. Genellikle Perşembe gününün akşamı ifadesi kulla-
nılmaz da Cuma gecesi ifadesi kullanılır. Bu, günün geceden 
başladığını gösterir. Dini tabir de öyledir. 

Recep ayının ilk gecesinin önemini şu Hadis-i Şerif gösterir:
Su’ban (r.a.) şöyle anlatır;
“Resûlullah (s.a.v.) ile beraber giderken yolumuz bir kabris-

tanlığa uğradı. Peygamberimiz (s.a.v.) kabristanlığın önünde 
durup kederlendi, gözleri yaşardı. Sebebini sordum. Dedim ki:

‘Ya Resûlullah! Niçin kederlendiniz? Allah-u Teâlâ’dan bir 
vahiy mi nail oldu?’ Resûl-ü Ekrem (s.a.v.) buyurdu:

‘Ya Su’ban! Burada yatanlar kabir azabı çekmektedirler. On-
ların hallerine ağlıyorum. Eğer bunlar Recep ayının günlerin-
den bir gününde oruçlu olup, gecesinde de ibadette bulunsa-
lardı bu azabı görmezlerdi.’

Bir kimse Recep ayının ilk gecesini ibadet ve itaat ile ihya 
ederse, kalpler öldüğü vakit, o kimsenin kalbi ölmez. Allah-u 
Teâlâ, o kuluna rahmet bahşeder. Yeni doğmuş gibi günahsız 
olacak şekilde günahlarından temizler. O gecedeki ibadet ve 
itaatinden kazanacağı rahmet ile cehennemlik olan yetmiş ki-
şiye şefaat etme izni kendisine verilir.”

R, C ve B sessiz harflerinden oluşan Receb kelimesi, üç fa-
zileti müminlere müjdelemektedir:

R- Allah-u Teâlâ’nın rahmeti
C-Allah’ın cömertlik ve lütfu
B-Allah’ın birri, yani ihsanı.
Demek ki Recep ayında mümine üç şey ihsan edilir:
1-Kula azapsız bir rahmet



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

85

2-Cömertlik
3-Karşılıksız ihsan
Recep ayının faziletinden dolayı birçok isim verilmiştir. Şeh-

rullah (Allah’ın Ayı), Şehrul-Mutahhar, Şehr-ül Fad gibi daha 
birçok ismi vardır.

Recep ayı İslâm’dan evvel de kutsal sayılırdı. Cahiliye ça-
ğındaki insanlar, Recep ayı gelince kılıçlarını kınına sokar, ok-
larını kılıflarına koyar, çarpışmayı ve savaşmayı da terk eder-
lerdi. Bundan dolayı da bu aya “Muttasalü’l-Esne” adı verilmiştir.

Recep ayının bir adı da Şehrü’l-Asem’dir. Yani sağır, duyma-
yan ay anlamındadır. Araplar gökte Recep ayı hilalini görünce, 
silahlarını bırakırlar o ayda asla kılıç sesleri duyulmazdı, kavga-
gürültü edilmezdi. Baba katiline de rastlasa Recep ayına hür-
metle kanını dökmezdi.

Hz. Osman (r.a.) devlet başkanlığı döneminde Recep ayı-
nın başlangıcına rastlayan bir Cuma günü minberde şu hita-
bede bulunmuştu:

“Müslümanlar! Uyanınız ve biliniz ki bu ay Şehr-ül Asem’dir. 
Sizin zekât ayınız. Günahlardan pak ve temiz olma ayınızdır. 
Birinizin borcu varsa önce borcunu ödesin, sonra da zekâtını 
versin.”

Cennette bulunan bir nehrin adı da Receb’dir. Bu nehrin 
suyu sütten beyaz, baldan tatlı ve kardan soğuktur. Ondan an-
cak Recep ayına hürmet ederek oruç tutan, kötü huy ve düşün-
celerden vazgeçenler içebileceklerdir.

Recep ayı girdiğinde Peygamberimiz (s.a.v.) şöyle dua bu-
yururdu:

غْنَا رَمَضَانَ * الَلَّهُمَّ بَارِكْ لَنَا فِي رَجَبَ وَشَعْبَانَ وَبَلِّ
(Allahümme barik lena fi Recebe ve Şaban ve belliğna Ra-

mazan)



RAGIP GÜZEL

86

“Allah’ım! Bize Recep ve Şaban ayını bereketli kıl ve bizi Ra-
mazan ayına kavuştur.”88

Recep ayı bitiminde de müminlere ayrı bir lütuf verilecektir. 
Recep ayı çıktıktan sonra Allah’ın huzuruna varır. Allah her 

şeyi bildiği halde Recep ayına sorar:
“Ey benim şehrim (ay’ım)! Kullarım seni sevdiler mi? Sana 

hürmette bulundular mı?”
Recep ayı der ki:
“Ya Rabbim! Ayıpları örten sensin. Kullarına da ayıpları 

örtmeleri emrini sen verdin. Senin Resûl’ün de bana ‘Sağır Ay’ 
diye isim verdi. Ben kullarının itaatlerini işittim, günahlarını 
duymadım.”

Bunun üzerine Allah-u Teâlâ buyurur:
“Sen benim şehrimsin. Sen günahları işitmezsin. Kullarımı 

mademki günahları ve isyanları ile kabul ettin, ben de senin 
hürmetine onları mağfiret buyurdum. Günahlarına pişman ol-
mak şartıyla ben de günah ve masiyet işleyenleri tevbe ettik-
leri takdirde mağfiret buyuracağım.”

Recep ayı, Zilkade, Zilhicce ve Muharrem ayı ile birlikte sa-
vaşın yasak olduğu aylardandır. Hürmetine binaen o aylarda 
dövüşmek ve savaşmak yasaklanmıştır. Cahiliye çağında da bu 
ayalara hürmet edilirdi.

Allah dostları şöyle demişlerdir:
“Recep ayı, cefayı terk içindir.
Şaban ayı, amel ve vefa için.
Ramazan ayı da sıdk ve safa içindir.
Recep de tevbe, Şaban da muhabbet, Ramazan ise karâbet, 

yani Hakk’a yakın olmak vardır.”
Zünnun-i Mısri Hazretleri Üç Aylar için şöyle demiştir:

88	 Keşfü’l-Hafa: 1/186



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

87

“Recep, afetleri terk içindir. Şaban, taat yapmak içindir. Ra-
mazan ise kerametler beklemek içindir. Bir kimse günahları 
terk etse, itaat etse ve keramet beklese zahidlerdendir.”

Recep ayı içinde Regaip ve Mirâc Kandilleri vardır. 
1-İlk Cuma gecesi Regaib Kandili,
2-Yirmi yedinci gecesi Mirâc Kandilidir.
Bu ayın bir gecesi bir tesbih namazı veya Receb-i Şerif’in 

ilk onu zarfında bir defaya mahsus olmak üzere kılınan namaz 
da kılınabilir.

Resûlullah Efendimiz (s.a.v.):
“Recep ayı Allah’ın ayıdır. Şaban, benim ayımdır. Ramazan 

ise ümmetimin ayıdır” buyurdular.
Recep ayı, günahları terk içindir. Şaban, Allah’ın ahdine vefa 

ve amel içindir. Ramazan, sıdk ve safa içindir.
Recep tevbenin kabulüne, Şaban şefaate, Ramazan ise se-

vapların kat kat olmasına vesiledir. Recep tohum ekme, Şaban 
sulama, Ramazan ise hasat ayı yani ekip suladığını biçip dev-
şirip toplayacak bir aydır.

Recep öyle bir aydır ki Allah-u Teâlâ onda işlenen hayırlara 
kat kat sevap verir. 

Bu ayda edilen dua müstecab (kabul) olur. Onda işlenen kü-
çük hatalar affolunur. Onda işlenen hayrın sevabı gibi işlenen 
günahın cezası da kat kat olur.

Peygamber Efendimize (s.a.v.)’e:
“Ya Resûlullah! Recep Allah’ın ayıdır ne demektir?” diye so-

rulunca:
“Recep Allah’ın ayıdır. Çünkü Recep Hakk’ın mağfiretine 

mahsus bir aydır. Bu ayda Allah-u Teâlâ Peygamberlerin du-
alarını kabul etmiştir. Bu ayda Allah, evliyasını düşmanların-
dan kurtarmıştır. 



RAGIP GÜZEL

88

Bir kimse bu ayda oruç tutsa, Allah ona üç türlü lütufta bu-
lunur: Onun geçmiş günahlarını mağfiret eder, kalan hayatında 
(hayır üzere bulundukça) onu korur, mahşerde susuzluktan 
emin kılar.” Buyurmuştur.

Bir yaşlı zat ayağa kalkıp: 
“Ya Resûlullah! Ben Recep ayının hepsinde oruç tutamam” 

deyince, Peygamber Efendimiz (s.a.v.):
“Sen Recep ayının birinci, on beşinci ve sonuncu günleri 

oruç tut, hepsini tutmuş gibi olursun. Çünkü hasene on katı ile 
yazılır, amma ilk Cuma gecesinden de gafil olma” buyurdular.

Recep ayında bol bol dua etmek ve namaz kılmak çok se-
vap kazandırır. 

Recep’in biri ile onu arasında, on biri ile yirmisi arasında ve 
yirmi biri ile otuzu arasında olmak üzere sadece birer defa kılı-
nacak onar rekât “Hâcet Namazı” vardır. Bunların her üçünün 
de kılınış şekli aynıdır. Yalnızca namazların sonlarında oku-
nacak dualarda fark vardır. 

Bu otuz rekât namazı kılanlar hidayete ererler. Bu namazı 
kılanın kalbi ölmez. Bu otuz rekât namaz Resûlullah Efendi-
miz (s.a.v.)’in berberi Selman-ı Pak (r.a.) Hazretleri tarafından 
rivayet edilmiştir.

Bu namazlar, akşamdan sonra da yatsıdan sonra da kılına-
bilir. Fakat Cuma ve Pazartesi gecelerinde ve bilhassa teheccüd 
vaktinde kılınması daha faziletlidir.
Kılınışı: Hâcet namazına şu niyetle başlanır:
“Ya Rabbi, teşrifleriyle dünyayı nura gark ettiğin Efendimiz 

hürmetine, sevgili ayın Receb-i Şerif hürmetine, beni feyz-i ila-
hine afvı ilahine, rıza-yı ilahine nail eyle, abid, zahid kulların 
arasına kaydeyle, dünya ve ahiret sıkıntılarından halas eyle, 
rıza-yı şerifin için. Allahu Ekber.”

Her rekâtta bir Fatiha, üç Kâfirûn, üç İhlas-ı Şerif okuyup, 
iki rekâtta bir selâm verilir. Böylece on rekât tamamlanır.



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

89

İlk on gün içinde kılınan namazdan sonra, on bir defa “La 
ilahe illallahü vahdehü la şerike leh, lehü’l-mülkü ve lehü’l-
hamdü yuhyi ve yümit ve hüve Hayyün la yemutü bi yedihi’l-
hayr. Ve hüve ala külli şey’in kadir” okunup dua edilir.

İkinci on gün içinde yani Recep’in on biriyle yirmisi arasında 
kılınan on rekâttan sonra, on bir defa: “İlahen vahiden ehaden 
sameden ferden vitren hayyen kayyümen dalmen ebeda” oku-
nup dua edilir.

Üçüncü on gün içinde, yani Recep’in yirmi biri ile otuzu ara-
sında kılınan on rekâttan sonra da on bir kere: “Allahümme la 
mania lima a’tayte, vela mu’tiye lima mena’te, vela radde lima 
kadayte, vela mübeddile lima hakemte, vela yenfeu ze’l-ceddi 
minke’l-ceddü. Sübhane Rabbiye’l-aliyyi’l-a’le’l-Vehhab, Sübhane 
Rabbiye’l-aliyyi’l-a’le’l-Vehhab, Sübhane Rabbiye’l-aliyyi’l-a’le’l 
kerimi’l-Vehhab, Ya Vehhabü ya Vehhabü ya Vehhab.”

Namazlarda ihlasla, içten gelerek okumak, dua edilirken de 
mutlaka kabul olacağına inanmak gerekir. 

İmam Gazalî (r.a.), Mükaşefetü’l-Kulüb adlı eserinde Recep 
ayının faziletine değinirken şöyle bir kıssa nakletmiştir:

Beytülmakdis’te bir kadın Recep ayında 12.000 defa İhlas 
Sûresini okurdu. Ayrıca bu kadın yine Recep ayında kaba yün-
den dokunmuş elbise giyerdi. Kadın hastalandı. Oğluna, vefat 
ederse giyindiği yün elbise ile kendisini defnetmelerini vasiyet 
etti. Kadın vefat edince, oğlu kendisini daha değerli, yumuşak 
bir kumaş ile kefenleyip defnetti. Gece annesini rüyada gördü. 
Annesi kendisine şöyle diyordu:

“Ben senden razı değilim. Çünkü sen benim vasiyetimi ye-
rine getirmedin!”

Kadının oğlu korku içinde uykudan uyandı ve yün elbisesini 
aldı, onunla defnetmek için kabrini açtı. Fakat annesini kabir 
içinde bulamadı ve şaşırıp kaldı. Bu esnada şöyle bir ses işitti:



RAGIP GÜZEL

90

“Recep ayında bize ibadet edeni, tek başına ve yalnız bırak-
mayacağımızı sen bilmiyor musun?”

Allah-u Teâlâ’nın rahmet hazinesi boldur. Merhameti sınır-
sızdır. Emrini tutan kullarına öyle kerametler gösterir ki bun-
lar izah edilemeyecek derecededir.

Recep ayı ‘Eshar-i Hucum’ diye bilinen dört hürmetli aylar-
dan biri olduğundan her ümmet bu aya saygı gösterirdi. Savaş, 
kavga ve günah işlenmezdi. 

Hz. Âdem Peygamberden itibaren Recep ayına da saygılı 
davranılır, günahtan sakınılırdı. 

Hz. İsa Aleyhisselâm zamanında bir genç, güzel bir kıza âşık 
olmuştu. Ona kavuşmak için can atıyor, çırpınıyordu.

Nice zaman sonra kızdan söz aldı. Bir gece buluştular. Gen-
cin sevincine diyecek yoktu.

O sevinç içindeki delikanlı bir ara pencereden baktı. Meh-
tabı seyretmek istedi. Gökyüzünde ayı gördü. Kıza sordu:

“Bu hangi aydır?” kız dedi ki:
“Recep ayıdır.” Genç hemen toparlandı. Giyinip ayağa kalktı. 

Gitmek için hazırlanınca kız dedi ki:
“Günlerdir, aylardır peşimde dolaşıyordun. İşte buluştuk. 

Şimdi neden gidiyorsun?” Delikanlı dedi ki:
“Ben babamlardan işitirdim. Recep ayında günah işlenmez 

derlerdi. Bu aya saygı ve hürmet gösterilirmiş. Özür dilerim. 
Benim gitmem gerekir. Böyle bir ay içinde günahkâr olmak is-
temem.” Delikanlı evine gitti.

Allah-u Teâlâ, İsa Peygambere olanları bildirdi ve o genci zi-
yaret etmesini emir buyurdu. Hz. İsa gencin evine gitti. Onunla 
sohbet etti. Allah-u Teâlâ’nın kendisinden razı olduğunu ve se-
lamını iletti. Genç de bir Peygamberin kendisini ziyaretinden 
ziyadesiyle memnun olup sevindi ve İsa Aleyhisselâm’ın dinine 
girip iman etti.

İşte Recep ayına gösterilen bir hürmetin, günahtan kaçın-
manın mükâfatı.



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

91

Uyan ey Gözlerim

Uyan ey gözlerim, gafletten uyan.
Uyan uykusu çok gözlerim, uyan!
Azrail’in kastı canıdır inan,
Uyan ey gözlerim, gafletten uyan.
Uyan uykusu çok gözlerim, uyan!

Seherde uyanırlar cümle kuşlar,
Dillü dillerince tesbihe başlar.
Tevhid eyler dağlar, taşlar, ağaçlar,
Uyan ey gözlerim, gafletten uyan.
Uyan uykusu çok gözlerim, uyan!

Semavatın kapıların açarlar
Müminlere rahmet suyun saçarlar
Seherde kalkana hülle biçerler
Uyan ey gözlerim, gafletten uyan
Uyan uykusu çok gözlerim, uyan!

Bu dünya fanidir sakın aldanma
Mağrur olup tâc u tahta dayanma 
Yedi iklim benim diye güvenme
Uyan ey gözlerim, gafletten uyan
Uyan uykusu çok gözlerim, uyan!

Benim, Murad kulun, suçum affet
Suçum bağışlayıp günahım ref’et
Resûlün sancağı dibinde haşret
Uyan ey gözlerim, gafletten uyan.
Uyan uykusu çok gözlerim, uyan!
			   Murâdî (Sultan III. Murad Han) (Ö.1595)





93

REGAİB KANDİLİ

Regaib, Arapça bir kelimedir ve ‘reğa-be’ kökünden gelmek-
tedir. ‘Reğabe’ kelime olarak, herhangi bir şeyi istemek, ar-

zulamak, ona karşı meyletmek ve onu elde etmek için çaba sarf 
etmek demektir.

‘Reğib’ kelimesi ise ‘reğabe’den türemiş bir isimdir ve ken-
disine rağbet edilen, arzulanan, talep edilen şey demektir. Mü-
ennesi, ‘rağibe’dir. ‘Rağibe’nin çoğulu da ‘reğaib’dir. Kelime ola-
rak ‘Reğaib’in aslı budur.

Recep’in ilk Cuma gecesine Regaib Gecesi denir. Bu geceye 
Regaib Gecesi ismini melekler vermişlerdir.

Her Cuma gecesi kıymetlidir. Bu iki kıymetli gece bir araya 
gelince, daha kıymetli oluyor.

Allah-u Teâlâ, bu gecede müminlere, Regaipler (ihsanlar, ik-
ramlar) yapar. Bu geceye hürmet edenleri affeder.

Bu gece yapılan dua kabul olur, namaz, oruç, sadaka gibi 
ibadetlere, sayısız sevaplar verilir.

Hadis-i Şerif’te Peygamber (s.a.v.) Efendimiz buyurmuşlardır:
“Beş gece vardır ki o gecelerde yapılan duaların geri dönüşü 

yoktur. O gecelerde yapılan her dua mutlaka kabul görür. Bunlar;
1-Regaib Gecesi
2-Berat Gecesi
3-Cuma Geceleri
4-Ramazan Bayramı gecesi



RAGIP GÜZEL

94

5-Kurban Bayramı gecesi.”89

Resûlullah (s.a.v.):
“Bir kimse Recep’in ilk Perşembe gününü oruç tutup o gü-

nün gecesi (Cuma gecesi)’inde iki rekâtta bir selam vererek (on 
iki) rekât namaz kılsa; (Her bir Fatiha, üç Kadir sûresi, on iki 
İhlas sûresi okumak suretiyle) namazdan sonra, (Allahümme 
Salli âlâ Muhammedin Nebiyyil ümmiyyi ve âlâ âlihî ve sel-
lem) diyerek benim üzerime (yetmiş defa) salâvat-ı şerife ge-
tirdikten sonra secdeye varsa secdede yetmiş defa (Subbuhun 
kuddûsün Rab’bül’melâi-keti verrûh) dedikten sonra secdeden 
başını kaldırsa oturduğu yerde yetmiş defa (Rabbiğfir, ver-
ham ve tecave amma ta’lem, inneke entel eazzül ekrem) dedik-
ten sonra ikinci defa secde edip, secdede iken birinci secdede 
ne okumuş ise aynen onları tekrar eder, bitiminde ise secdede 
Allah-u Teâlâ’dan isteyeceklerini ister, dua ve niyazını yaparsa 
Hakk Teâlâ da onun ihtiyaçlarını, dilek ve temennilerini kabul 
eder” buyurmuştur.

Bu namazı kılanlar hakkında Resûlullah (s.a.v.) şu mübarek 
sözlerini de beyan buyurmuşlardır:

“Nefsin kudret elinde olan Allah-u Teâlâ’ya kasem ederim 
ki herhangi bir erkek ve kadın tarif edilen bu namazı kılarsa 
Yüce Allah bütün günahlarını bağışlar; günahları denizin kö-
püğü, ağaçların yaprakları kadar çok olsa bile. Bundan başka, 
kıyamet günü ailesinden yedi yüz kişi hakkında şefaat eder.”

Hazret-i Enes (r.a.)’in rivayetinde Peygamberimiz (s.a.v.) ha-
disinin devamında şöyle buyurmuştur:

“Fakat dikkat et, Recep’in ilk Cuma gecesinde uyanık ol. O 
geceyi gafletle geçirme. Çünkü melekler o geceye (Regaib Ge-
cesi) diye ad koymuşlardır. Zira o gecenin üçte biri geçtiğinde 
yer ve gök melekleri Kâbe-i Muazzama ve havalisinde toplanır-
lar. Allah-u Teâlâ meleklerin toplantısı üzerine:
89	 Fethü’l-Kebir: 2/93



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

95

‘Ey meleklerim! Ne istiyorsunuz?’ diye sorar. Melekler:
‘Ey Rabbimiz! Senden istediğimiz ve temennimiz Recep’in 

oruçlularının günahlarını bağışlamandır’ derler. Allah-u Teâlâ da:
‘Recep’in oruçlularını affettim’ diye buyurur.”
Regaib Gecesini ibadetle geçirmeli, kazası olan hiç değilse 

bir günlük kaza namazı kılmalı. Kazası olmayan da nafile na-
maz kılar, Kur’an-ı Kerim okur, tesbih çeker, tevbe istiğfar eder, 
Perşembe günü oruç tutup gecesini de ihya etmek sevaptır.

Sana Yöneldim

Mübarek gecenin nurlu ufkunda
Ellerimi açtım sana yöneldim
Âlemi kuşatan rahmet kapında
Ellerimi açtım sana yöneldim

Kararan defterin sayfalarından
Utana utana hatalarımdan
Asla ümit kesmem Ya Rab affından
Ellerimi açtım sana yöneldim

Bakma Ya Rabbi günahlarıma
Pişmanım gafletle geçen çağıma
Melekler eşlik etsin ahıma
Ellerimi açtım sana yöneldim





97

PEYGAMBERİMİZİN DOĞUMU: MEVLİD

Peygamber Efendimiz Kamerî aylardan Rebiülevvel ayının on 
ikinci gecesi dünyayı teşrif buyurmuştur. Bundan dolayı Re-

biülevvel ayına Mevlid ayı denir. Peygamberimizin doğum günü 
olan on ikinci geceye de Mevlid kandili veya Mevlid gecesi denir.

Mevlid denilince akla sadece Hazret-i Muhammed Aleyhisselâm’ın 
doğduğu gece gelir. Mevlid, Peygamberimizle özdeş olmuştur. 
Çünkü hiçbir insanın dünyaya gelişi, O’nunki kadar önemli de-
ğildir. 

Peygamberimizi Hazret-i Allah medhu sena buyurmuştur. 
Yaratanı, O’nu sevmiş de yaratmış ve bütün kâinatı O’nun hür-
metine halk etmiştir. 

لَوْلاكََ لَوْلاكََ لَمَا خَلَقْتُ اْلافَْلاكََ *
“Habibim, seni yaratmasaydım, kâinatı yaratmazdım” bu-

yurmuştur. 
Yüce Allah O’nun ömrüne yemin eder:
“Ey Habîbim! Senin hayatına yemin ederim ki…”90

İbn-i Abbas (r.a.) şöyle der:
“Yüce Allah, kendisi katında Muhammed (a.s.)’den daha de-

ğerli bir kimse yaratmamıştır. Allah’ın O’ndan başka herhangi 
birinin hayatına yemin ettiğini işitmediniz.”91

90	 Hicr Sûresi: 72
91	 Taberî Tefsiri: 14/ 44



RAGIP GÜZEL

98

Allah-u Teâlâ’nın sayısız melekleriyle birlikte salat-ü selam 
ettiği Peygamberimiz (a.s.) kâinatın sevgilisi ve sultanıdır.

Annesi Âmine Hatun, kâinatın sevgilisine hamile olduğunun 
ilk günlerinde bir rüya gördü. Rüyada kendisine şöyle seslenildi:

“Ey Âmine! Sen bu ümmetin efendisine hamilesin. Dünyayı 
şereflendirdiği zaman O’na Muhammed ismini ver ve O’nun 
için ‘Her hasetçinin şerrinden O’nu tek olan Allah’a havale ede-
rim.’ diye dua et.”92

O’nun dünyayı teşrif edeceği, bütün semavi kitaplarda açık 
bir şekilde yazılı idi. Yüz yirmi dört bin peygamber hep O’nun 
geleceğini müjdelemiş ve ümmetlerini O’na yöneltmişlerdir.

Muhyiddin-i Arabi Hazretleri şöyle der:
“Allah-u Teâlâ Muhammed Aleyhisselâma peygamberliğini 

müjdelediği vakit Âdem Aleyhisselâm henüz yoktu. Su ile çamur 
arasında idi. Böylece nebi ve resuller vasıtasıyla ortaya çıkan 
bütün şeriatların evveli ve bâtını olmak hükmü, Allah Resûlü 
için tahakkuk etmiş oldu. Peygamberimiz daha o zaman şeriat 
sahibi idi. Çünkü Hadis-i Şerif’te şöyle buyurmuştur:

“Âdem ruh ile ceset arasında iken ben nebi idim.”
Ben insan idim, ben mevcut idim buyurmamıştır. Nübüv-

vet ancak Allah tarafından kendisine verilmiş bir şeriatla söz 
konusu olur.”93

Resûlullah (s.a.v.) insan nevi içinde varlığın en mükemme-
lidir. Bunun içindir ki nübüvvet O’nunla başladı ve O’nunla 
sona erdi.”94

Hazret-i İbrahim Peygamber ile oğlu Hazret-i İsmail, Kâbe’nin 
inşasını tamamladıktan sonra ellerini kaldırıp Peygamber (a.s.) 
için şöyle dua etmiştir: 
92	 İbn-i Hişam: 1/170
93	 Fütuhât-i Mekkiye: 2/171
94	 Füsûsu’l-Hikem: 4/319



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

99

مُهُمْ  رَبَّنَا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولاً مِنْهُمْ يَتْلُوا عَلَيْهِمْ آيَاتِكَ وَيعَُلِّ
يهِمْ اِنَّكَ انَْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ * الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيزَُكِّ
“Ey Rabbimiz! Onlara, içlerinden senin ayetlerini kendile-

rine okuyacak, kitap ve hikmeti öğretecek ve onların nefisle-
rini tezkiye edecek bir peygamber gönder. Çünkü aziz olan ve 
her şeyi yerli yerince yapan yalnız sensin.”95

Hazret-i İsa da İsrailoğullarına Peygamberimiz (s.a.v.)’i müj-
deliyordu:

“Ey İsrailoğulları! Doğrusu ben, benden önce gelmiş olan 
Tevrat’ı doğrulayan, benden sonra gelecek olan ve adı Ahmed 
olacak bir peygamberi müjdeleyen, Allah’ın size gönderilmiş 
bir peygamberiyim.”96

Bundan dolayıdır ki Allah Resûlü (s.a.v.) şöyle buyurmuş-
lardır:

ى * انََا دَعْوَةُ ابَِي اِبْرَهِيمَ وَبُشْرَى اخَِى عِيسَى وَ رُؤْيَا امُِّ
“Ben ceddim İbrahim’in duası, kardeşim İsa’nın müjdesi ve 

annemin rüyasıyım.”97

Hazret-i İsa’nın müjdelediği isim:

يَأتِْى مِنْ بَعْدِى اسْمُهُ احَْمَدُ *
“Benden sonra gelecek olan Ahmed isminde…”98

Ahmed, Hazret-i Muhammed’in özel ismidir.99

Peygamberimiz Aleyhisselâm isimleri hakkında şöyle bu-
yurmuşlardır:
95	 Bakara Sûresi: 129
96	 Saf Sûresi: 6
97	 Hâkim, Müstedrek: 2/453
98	 Saf Sûresi: 6
99	 Âlûsî Tefsiri: 28/86



RAGIP GÜZEL

100

“Benim beş ismim vardır;
Ben Muhammed’im, ben Ahmed’im, ben Hâşir (toplayıcı)’im. 

İnsanlar benim ayaklarımın önünde toplanacaktır. Ben Mâhî 
(yok edici, silen)’yim. Allah benimle küfrü yok eder. Ben Âkib’im. 
Âkib, kendisinden sonra peygamber gelmeyecek kimsedir.”100

Peygamberimizin vasıfları semavi kitaplarda öyle ayan be-
yan yazılı idi ki ehl-i kitap âlimleri Peygamber Efendimizi öz 
evlatlarını tanır gibi tanıyorlardı.

Rabbimiz (c.c.) buyurdu:

الََّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ ابَْنَاءَهُمْ * 
“Kendilerine kitap verdiğimiz kimseler O’nu kendi evlatla-

rını tanıdıkları gibi tanırlar.”101

Yahudilerin en büyük âlimlerinden olan Abdullah bin Selâm, 
Müslüman olduktan sonra şöyle demişti:

“Ben Resûlullah (s.a.v.)’ı kendi oğlumdan daha iyi tanırım.”
Hazret-i Ömer (r.a.) sordu:
“Ey İbn-i Selâm! Bu nasıl olur?” O da dedi ki:
“Ben Muhammed Aleyhisselâmın gerçekten Allah’ın Resûlü 

olduğuna yakinen şahitlik ederim. Kendisinin peygamber ol-
duğundan asla şüphe etmem. Çünkü O’nun Allah tarafından 
gönderilen peygamber olduğu, na’t ve vasıfları, kitabımızda bu-
lunmaktadır.”

Bu söz üzerine Hazret-i Ömer:
“Ey İbn-i Selâm! Allah seni hakikate muvafık kılmıştır” dedi 

ve alnından öptü.102

Semavi kitaplarında O’nun vasıfları yazılı olduğu gibi asha-
bının da özelliklerinden bahsedilmekteydi.
100	 Buhârî, Menâkıb: 17
101	 Bakara Sûresi: 146
102	 Mefâtihu’l-Gayb: 4/116



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

101

Ve O’nun gelişi…
Süleyman Çelebi ne güzel terennüm etmiş:
“Dedi gördüm ol Habibin ânesi
Bir acep nur kim güneş pervanesi.
İndiler gökten melekler sâf sâf 
Kâbe gibi kıldılar beytim taraf.
Dediler oğlun gibi hiçbir oğul
Yaradılalı cihan gelmiş değil.
Bu gelen ilm-ü ledün sultanıdır
Bu gelen tevhid-ü irfan kânıdır.”
Ve Sevgili Peygamberimiz (s.a.v.) milâdın 571. yılının 20 Ni-

san gününe denk gelen 12 Rebiülevvel Pazartesi sabahında tan 
yeri ağarırken dünyaya teşrif buyurdular.

İbn-i Abbas (r.a.) şöyle der:
“Hazret-i Peygamber (s.a.v.) Pazartesi günü doğdu.
Pazartesi günü peygamber oldu.
Pazartesi günü Medine’ye hicret etti.
Pazartesi günü Medine’ye vardı.
Pazartesi günü Kâbe’de hakemlik yaptı.
Pazartesi günü Bedir savaşını kazandı.
Pazartesi günü son ayet nail oldu.
Pazartesi günü vefat etti.”103

Peygamberimizin doğumu anında dünyada birçok hariku-
lade olaylar meydana geldi.

1-Allah Resûlü dünyaya gelirken Doğu ile Batı arasını ay-
dınlatan bir nur meydana çıkmıştır.104

2-Peygamber Efendimiz (s.a.v.) temiz bir şekilde, ellerini yere 
dayayarak doğmuş ve başını semaya kaldırmıştır.105

103	 Heysemi:1 /196
104	 İbn-i Sâd, Tabakat: 1/102
105	 El-Bidaye: 2/ 271



RAGIP GÜZEL

102

3-Semâve vadisini su basmıştır.
4-Kisra’nın sarayından on dört sütun yıkıldı.
5-İranlıların bin yıllık ateşi söndü.
6-İran Başkadısı ve din adamı olan Mubâzen rüyasında 

bir takım serkeş develerin bir sürü yörük atları önlerine kata-
rak Dicle ırmağını geçtiklerini, İran topraklarına yayıldıkla-
rını görmüştür.

Peygamberimiz Efendimiz (s.a.v.) daha dünyaya gelmeden ev-
vel sânı gelmiş, geleceği duyurulmuş ve özellikleri anlatılmıştır.

Meşhur bir kâhin olan Satih de Peygamberimizin gelece-
ğini anlatmıştı.

“Satih çok meşhur idi. Kehanetleri hep tutmuştu. Esrâr-ı 
İlahiyyeden gizli olanlardan haber verirdi. Çok yaşlı biri idi. 
Vücudunda hiç kemik bulunmayan Satih, yatalak bir haldeydi. 
Daima arkası üstü yatar ve bir yere götürüleceği zaman bir dö-
şek gibi katlanırdı. İnsana benzemez ve dilinden başka bir yeri 
oynamaz acayip bir şahıs idi. Gayet fasih ve beliğ sözler söyle-
miş. Nice yıllar sonra olacak vukuattan bahsedermiş. Hazret-i 
Peygamber Efendimizin dünyaya teşrif buyuracaklarını ve 
teşrifinden önce meydana gelecek hadiseleri, kardeşinin oğlu 
Abdülmesih’e birer birer haber vermiştir:”106

Hutbesi ile meşhur olan Kuss bin Saide’de Ukaz Panayırında 
yaptığı konuşmasında Peygamberimizin gelmesinin çok yakın 
olduğunu şöyle ifade etmiştir:

“Yemin ederim ki Allah’ın indinde bir din vardır ki şimdi 
bulunduğunuz dinden daha sevgilidir.

Ve Allah’ın bir gelecek peygamberi vardır ki gelmesi pek ya-
kın oldu. Gölgesi başımızın üstüne geldi.

Ne mutlu o kimseye ki O’na iman edip de o dahi O’na hi-
dayet eyleye.
106	 Makâmât-ı Harirî: 475



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

103

Vay o bedbahta kim, O’na isyan ve muhalefet eyleye.
Yazıklar olsun ömürleri gaflet ile geçen ümmetlere.”
Kuss bin Saide bunları söylerken dinleyenler arasında Pey-

gamberimiz de vardı. Kuss bin Saide bundan habersizdi.
Aradan çok geçmedi. Hz. Muhammed’e Peygamberlik ve-

rildi. Fakat Kuss bin Saide vafet etmişti. Onun kabilesinin reisi 
Cârud, ileri gelenlerle Peygamberimizin huzuruna gelip Müslü-
man olmuşlardı. O zaman onlara Resûl-ü Ekrem (s.a.v.) sordu:

“İçinizde Kuss bin Saide’yi bilen var mı?”
Kavmin reisi olan Cârud:
“Hepimiz biliriz ya Resûllulah! Bilhassa ben onun izinde gi-

denlerdenim,” dedi. Peygamberimiz (s.a.v.)’de:
“Kuss’un Ukaz Panayırı’nda deve üzerinde ‘Yaşayan ölür, 

ölen fena bulur, olacak olur…’ diyerek hutbe okuduğu hatırım-
dan çıkmaz,” buyurdu.

Sevgili Peygamberimiz (s.a.v.) buyurdular:

ِ الَاَّ  مَاءِ وَاْلارَْضِ شَيْءٌ إلاَّ يَعْلَمُ انَِّى رَسُولُ اللّٰ مَا بَيْنَ السَّ
عَاصِى الْجِنِّ وَاْلِانْسِ *

“Gökle yer arasında hiçbir şey yoktur ki benim Allah elçisi 
olduğumu bilmesin! Yalnız cinlerden ve insanlardan asi olan-
lar müstesna.”107

Ebu Said el-Hudri (r.a.) anlatır:
“Bir çoban koyunlarını otlatırken sürüye bir kurt gelir. Sü-

rüden bir koyunu kapıverir. Çoban hemen pençelerinden ko-
yunu tutup kurtarır. Kurt dile gelip çobana der ki:

-Sen Allah’tan korkmaz mısın? Neden rızkıma mani oldun? 
Çoban şaşırır:
107	 Kitabü’ş-Şifa: 1/265



RAGIP GÜZEL

104

-Hayret doğrusu! Bir kurt insanlar gibi konuşuyor, diye mı-
rıldanır. Kurt hemen cevap verir:

-Sana bundan daha acayip olan bir şeyi bildireyim mi? İki 
Harre arasında bir Peygamber bulunmaktadır. Senin bundan ha-
berin yok. O sizi cennete çağırıyor. Siz ise ateşe çağırıyorsunuz.

Bu olay çobanın Müslüman olmasına sebep olur.”108

Ne mutlu O’na iman edenlere! 
“Ümmetin olduğumuz devlet yeter.
Hizmetin kıldığımız izzet yeter.”
Ya Rab! Bizi ahirette de bu ikrar ile haşret!
Musa Peygamberin İsa Nebi’nin Allah’a yalvarıp:
“Ya Rabbi! Bizi O Hazret-i Muhammed’e ümmet eyle!” diye 

yakarışları gibi hiçbir duaya kalkan ellerimiz olmadan O’na 
ümmet olduk.

O’nu sevmenin, yolunda yürümenin, sünnetine göre hare-
ket etmenin mutluluğunda olanlara ne mutlu!

Dünyaya gelince etrafımızda hep inanmış talihlileri gördük. 
Kulaklarımıza ezan sesleri doldu, Müslümanlar arasında yaşa-
yıp İslâm’ın nurlu yolunda yürümenin hazzını tattık.

O büyükler büyüğü, sevgililer sevgilisi Hz. Muhammed 
(s.a.v.)’e ümmet olmanın şerefini taşımaktayız.

O’nu görmeden yaşayanlar, gördükleri halde inanmayan in-
sanlar vardı. Bizler ne kadar şükretsek yine de azdır.

O Allah’ın Sevgili Habibine ümmet olmak lütfuna ermenin 
şükrünü eda etmek bile güç.

Allah bizi sevmiş. Habibi’nin ümmeti sınıfına vermiş. O’nun 
şefkat ve merhametinin, o büyük şefaatinin namzedi olarak 
yeryüzünde bizi yalnız bırakmamış. 

O sevgilinin adı ile dillerimizi, muhabbetiyle de gönülleri-
mizi nurlandırmıştır.
108	 Kitabü’ş-Şifa: 1/263



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

105

Ne mutlu ki ahir zamanda doğmuşuz. O talihli ümmetten 
olmuşuz. 

Hızır Aleyhisselâmın ümmetinden olmak arzusunu duyduğu 
Hz. Kibriya (s.a.v.) ümmetindeniz.

Tolstoy gibi bir Hristiyan düşünür diyor ki:
“Hz. Muhammed büyük bir ıslahatçıdır.”
İnsanlığa çok büyük bir hizmette bulunmuştur.
Bir ümmeti hak nuruna kavuşturdu. Onları kan dökmekten 

kurtardı. Barışa eriştirdi. Yükselme yollarını açtı.   
Öyle prensipler, öyle sünnetler sergilemiştir ki toplum bun-

lara uyduğunda, fertler bu prensiplere göre hareket ettiğinde 
bütün kavgalar biter.

Gerçek yaşayış O’nun yoludur. Resûl’ün izinden başka bü-
tün yollar huzur vermekten uzaktır.

Kâinatın yaratıcısı beyan buyurdu:
“Eğer O’na itaat ederseniz, doğru yolu bulmuş olursunuz.”109

Resûl-ü Kibriya ne güzel misal verir:
“Benim ve Allah’ın benimle gönderdiğinin durumu mille-

tine gelip:
-Ey milletim! Ben, üzerinize gelmekte olan düşman ordu-

sunu gözlerimle gördüm ben uyarıyorum. Başınızın çaresine 
bakın. Kurtulmanın çaresini arayın, diyen biriyim.

Benim durumum bu adamın durumuna benzer.
Kavminden bir grup ona inanıp itaat eder ve arkasından 

yola çıkarak ağır ağır yürür gider.
Düşman ordusu sabaha karşı onlara baskın yapar. Onları 

helak eder, köklerini kazır.
İşte, bana itaat edip getirdiğime tabi olanlarda bana isyan 

edip getirdiğim hakkı yalanlayanların durumu budur.”
109	 Nûr Sûresi: 54



RAGIP GÜZEL

106

Peygamber yolundan ayrılanların yalnızlığa mahkûm ola-
cakları ve cenneti bulamayacakları beyan edilmiştir.

“Kendisine doğru yol açıklandıktan sonra kim Peygamberle 
ayrılığa düşer ve müminlerin yolunun dışında bir yol takip 
ederse, onu gittiği yolda yalnız bırakırız ve cehenneme atarız. 
O cehennem ne kötü bir yerdir.”110

İlahi

İki cihan sultanının 
Doğduğu ay geldi yine,
İlm ü maârif kânın 
Doğduğu ay geldi yine.

Gelsin şefâat isteyen
Bulsun safâ onu seven
Ol sâhib-i hulk-i hasen
Doğduğu ay geldi yine.

Bedr-i dücâ şems-i dühâ
Verd-i gülistân-ı dühâ
Hakk’ın Habibi Mustafâ
Doğduğu ay geldi yine.

Bir âşık-ı sâdık kani
Rahat bula cân ü teni
Sırr-ı hakikat mahzeni
Doğduğu ay geldi yine.

O’nu Hüdayi ki sever 
Matluba bulmuştur zafer
Fahr-i cihân hayrül başer
Doğduğu ay geldi yine.

110	 Nisa Sûresi: 115



107

PEYGAMBERİMİZE SALÂVAT GETİRMEK

İslâm Âlemine üç yüzden fazla eser vermiş olan İmam-ı Saranî 
Hazretleri (1491-1565) şöyle demiştir:
“Ey kardeşim! Şunu iyi bil ki Allah’ın huzuruna varacak tek 

bir yol vardır. O da Sevgili Peygamberine salât ve selam ge-
tirme yoludur. Allah azze ve celle katına varan en kestirme yol 
bu yoldur.”111

Bize Allah’ı öğreten, dinin emirlerini tebliğ eden, insanlık 
vazifelerini belirten Hz. Muhammed Aleyhisselâm’dır. Ona her 
insan borçludur. O, insanlığın rehberi ve bütün Peygamberlerin 
sonuncusu ve şefaatçimizdir. Bundan dolayı ona daima salât ve 
selam göndermek vazifemizdir.

O, bütün insanların da ve cinlerin de Peygamberidir. Ona 
her canlı meftundur.

Ona her zaman salâvat getirilir. Her şey ona salâvatla ta-
mamlanır.

Abdullah İbn-i Ömer (r.a.) der ki:
“Kılınan namaz ancak teşehhüd ve Muhammed Aleyyisselam’a 

salât okumakla tamam olur. Bir mümin namaz kılar da Nebi 
(s.a.v.)’ye salât okumaz ise o kimsenin kıldığı namaz kabul ol-
maz.”

Ona salât, her duanın başında ve sonunda yer almalıdır. 
Rabbimiz (c.c.) buyurdu:

111	 El-Uhudu’l-Kübra: 343



RAGIP GÜZEL

108

َ وَمَلَئِكَتَهُ يَصَلُّونَ عَلَى النَّبِى يَا ايُّهَا الَّذِينَ آمَنوُا صَلُّوا  انَِّ اللّٰ
مُوا تَسْلِيماً * عَلَيْهِ وَسَلِّ

“Allah ve melekleri Peygambere çok salâvat getirirler. Ey 
müminler! Siz de ona salâvat getirin ve tam bir teslimiyetle se-
lam verin.”112

Salâvat-ı Şerife, Allah’a hamd ile başladıktan sonra bir ko-
nuşmanın, bir duanın, bir işin bereketine vesiledir. Allah’a hamd 
ve Peygamber’e salâvat ile başlanmayan işlerde bereket olma-
yacağını Peygamberimiz (s.a.v.) haber vermektedir:

“Allah’a hamd ve bana salâvat ile başlanmayan hiçbir önemli 
iş, hayırlı sonuç vermez, neticesiz ve bereketsizdir.”113

“Bir topluluk toplanır, Allah’ı zikretmeden, Resûlullah’a 
salâvat getirmeden dağılırsa, bu meclisleri onlar için kıyamet 
günü bir hasret ve pişmanlığa sebep olur.”114

لاةَِ عَلَيَّ فَانَِّ صَلاتََكُمْ عَلَى نوُرٌ لَكُمْ  زَيِّنوُا مَجَالِسَكُمْ بالصَّ
يَوْمَ الْقِيَامَةِ *

“Sohbet meclislerinizi bana getireceğiniz salâvatlarla süsle-
yiniz. Şüphesiz bana getirdiğiniz salâvatlar sizin için ışıktır.”115

Allah’ı zikirle salâvatlarla bir araya gelen insanların arala-
rında fikir birliğine yol açılır. Salâvat getirilen meclislerde ilahi 
bereket olur. 

Enes (r.a.) Hz. Peygamber (s.a.v.)’in şöyle buyurduğunu ri-
vayet etmiştir:
112	 Ahzab Sûresi: 56
113	 Camiü’s-Sağir: 2/78
114	 Müsned: 2/389
115	 Râmuzü’l-Ehadis: 293



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

109

“Allah’ın bir kısım melekleri vardır ki bunlar yeryüzünde 
dolaşırlar. Allah’ı zikreden topluluklar, ilim meclisleri ararlar. 
Onlara rastladıklarında:

-Ya Rabbi! Biz senin kullarından bir cemaate rastladık. On-
lar seni yüceltiyor, senin kitabını okuyorlar. Senin yüce Pey-
gamberin (s.a.v.)’e salât ve selam okuyorlar. Senden dünya ahi-
retleri için bir şeyler istiyorlar, diye durumu Allah’a arz ederler. 
Cenâb-ı Hakk:

-Onları rahmetimle kuşatın! Onların meclisinde olanlar 
isyankâr olmazlar, diye buyurur.”

Manevi bir hava hissetmek için Peygamberimize sık sık 
salâvat getirilmelidir. Bu olmazsa bereket beklenemez. 

Ebû Hureyre (r.a.) Peygamberimiz (s.a.v.)’in şöyle dediğini 
rivayet etmiştir:

“Yeryüzünde Müslümanlar bir araya gelir de toplandıkları 
yerde Allah’ı zikretmez, O’nun Peygamberi üzerine salât ve se-
lam okumazlarsa, onların arasında bir noksanlık olur. Arala-
rına ayrılık düşer veya onların peşini takip eden bir hak kalır. 
Allah onları dilerse bağışlar, dilerse azap eder.” 

Müminin bütün duaları da Allah’a hamd ve Peygambere 
salâvat ile başlamalıdır. Peygamberimiz (s.a.v.) buyurdular:

ُ عَلَيْهِ  كُلُّ دُعَاءٍ مَحْبُوبٌ حَتَّى يصَُلِّى عَلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللّٰ
وَسَلَّمَ *

“Peygambere salâvat getirilinceye kadar her dua kabul edil-
meden bekletilir.”116

Salâvat-ı şerife getiren bir mümin, Allah-u Teâlâ’nın rah-
met ve mağfiretine nail olur. Müminin bir salâvatına on misli 
rahmet verileceğini Peygamberimiz (s.a.v.) müjdelemiştir:
116	 Camiü’s-Sağir:2/79



RAGIP GÜZEL

110

“Bir kimsenin yanında ismim anıldığında bana salâvat ge-
tirsin. Bana bir defa salâvat getirene Allah-u Teâlâ on defa rah-
met eder.”117

“Bana Rabbimiz katından bir melek geldi ve şöyle dedi:
-Ümmetinden kim sana bir salâvat getirirse, Allah bundan 

dolayı ona on sevap yazar. On günahını siler. Derecesini on kat 
yükseltir. Ve getirdiği salâvatın aynısıyla karşılık verir.”118

Resûl-ü Kibriya Efendimiz de salâvatı tavsiye buyurmuş ve 
ümmetinin salâvatı sebebiyle neler kazandığını ifade etmiştir:

رَاطِ فَمَنْ صَلَّى عَلَيَّ يَوْمَ الْجُمُعَةِ  لاةَُ عَلَى نوُرٌ عَلَى الصِّ الَصَّ
ةً غُفِرَتْ لَهُ ذُنوُبُ ثَمَانِينَ عَاماً * ثَمَانِينَ مَرَّ

“Bana salâvat okumak, sıratta nurdur. Bir kimse bana Cuma 
günü seksen defa salâvat okursa, seksen senelik günahları 
bağışlanır.”119

Kaab bin Ucba (r.a.) anlatır:
“Bir gün Hz. Muhammed (s.a.v.) Efendimiz yanımıza geldi. 

Biz ona:
-Ya Resûlullah! Sana nasıl selam vereceğimizi biliyoruz. Ama 

nasıl salât edeceğimizi bilmiyoruz. Bunu bize öğretir misin? de-
dik. O zaman Nebi (s.a.v.) şöyle söyleyin buyurdu:

دٍ كَمَا صَلَّيْتَ على  دٍ وعلى آلِ مُحَمَّ الَلَّهُمَّ صَلِّ على مُحَمَّ
آلِ  اِبْرَاهِيمَ اِنَّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ.

دٍ كَمَا بَارَكْتَ  على  دٍ وعلى آلِ مُحَمَّ الَلَّهُمَّ بَارِكْ على مُحَمَّ
آلِ  اِبْرَاهِيمَ اِنَّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ.

117	 Tergib ve’t-Terhib: 2/496
118	 Müsned: 4/29
119	 Muhtârü’l-Ehadis: 91



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

111

-Allah’ım İbrahim (a.s.)’e ve onun âline salât ettiğin gibi Hz. 
Muhammed onun âline salât et. Sen övülmeye ve yüceltilmeye 
layıksın.

-Allah’ım İbrahim (a.s.)’i ve onun alini mübarek kıldığın gibi, 
Hz. Muhammed ve onun alini mübarek kıl! Sen övülmeye ve 
yüceltilmeye layıksın.”

Salâvatları, Peygamberimiz (s.a.v.)’in şanına uygun bir edep 
ve eda ile yapmalıdır. Bu, müminin Peygamber sevgisini gösterir. 

İbn-i Mesud (r.a.)’un şöyle dediği rivayet edilmiştir:
“Sizler Hz. Muhammed (s.a.v.)’e salât okuduğunuzda onu gü-

zel yapınız. Siz belki farkında olmazsınız. Olabilir ki bu salâtınız 
Resûlullah’a arz edilir.”  Yanında bulunanlar İbn-i Mesud’a:

“O halde Resûlullah’a nasıl güzel salât okuyacağımızı bize 
öğret” dediler. O da:

دِ  سَيِّ عَلَى  وَبَرَكَتِكَ  وَرَحْمَتِكَ  صَلَوَاتِكَ  اجْعَلْ  الَلَّهُمَّ 
حْمَةِ الَلَّهُمَّ  الْمُرْسَلِين وَ امَامِ الْخَيْرِ وَقَائِدِ الْخَيْرِ وَرَسُولِ الرَّ
لوُنَ وَاْلآخِرُونَ الَلَّهُمَّ صَلِّ  ابْعَثْهُ مَقَاماً مَحْمُوداً يَغْبِطُهُ اْلاوََّ
دٍ كَمَا صَلَّيْتَ ابِْرَاهِيمَ وَعلَى آلِ   دٍ وعلَى آلِ مُحَمَّ علَى مُحَمَّ
دٍ وعَلَى  اِبْرَاهِيمَ اِنَّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ. الَلَّهُمَّ بَارِكْ  عَلَى مُحَمَّ
دٍ كَمَا بَارَكْتَ عَلَى  اِبْرَاهِيمَ وَعلَى آلِ  اِبْرَاهِيمَ  آلِ مُحَمَّ

اِنَّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ.
“Allah’ım! Bağışını, rahmetini ve bereketini, bütün Peygam-

berlerin Efendisi, muttakilerin İmamı, her türlü hayrın saiki ve 
yönlendiricisi, rahmet Peygamberi olan Muhammed Mustafa’yı; 
kıyamet gününde kendisinden önce gelenlerin de sonra gelenle-
rin de kıskanacağı, gıpta edeceği Makam-ı Mahmud’a yükselt! 



RAGIP GÜZEL

112

Ya Rabbi! İbrahim (a.s.)’e ve onun âline salât ettiğin gibi, Hz. 
Muhammed (s.a.v.)’e ve onun âline de salât et ve yine, İbrahim 
(a.s.) ve onun alini bereketli kıldığın gibi, Nebi (s.a.v.)’yi ve onun 
alini de mübarek kıl! deyin” buyurdu.

Salâvatlar anında Peygamberimize ulaştırılır ve Peygambe-
rimiz de o mümine karşılık selam göndererek duada bulunur. 

Hadis-i Şerif’te buyuruldu:

ةِ  غُونَنِى مِنْ امَُّ َ تَعَالَى مَلَئِكَةٌ سَيَّاحِينَ فِي اْلأرَْضِ يبَُلِّ اِنَّ اللّٰ
لامَ * السَّ

“Şüphesiz Allah’ın yeryüzünde dolaşan melekleri vardır. Üm-
metimden gelen selamları bana ulaştırırlar.”120

Peygamberimize selam göndermek, o selama karşılık bul-
mak ne güzel bir lütuftur.

Salâvat-ı Şerife okuyan müminin adı, künyesi, Ravza-i 
Mutahhara’da okunmakta ve selamı Resûlullah’a arz edilmek-
tedir. Bir mümin için bundan daha büyük şeref olabilir mi?

Dünyada selam gönderilen Peygamberin, mahşerde yanında 
olmak, O’na yakın bulunmak da ayrı bir şereftir. Peygamberi-
miz (s.a.v.) bu müjdeyi veriyor:

اِنَّ اوَْلَى النَّاسِ بِى يَوْمَ الْقِيَامَةِ اكَْثَرُهُمْ عَبَيَّ صَلاةًَ.
“Kıyamet gününde insanlar içerisinde bana en yakın olan, 

bana en fazla salâvat getirendir.”121

Peygamber (s.a.v.) Efendimizin adını duyduğu halde ona 
salât-ü selam getirmeyenler ise cimri olarak ifade edilmiştir:

الَْبَخِيلُ مَنْ ذُكِرْتُ عِنْدَهُ فَلَمْ يصَُلِّ عَلَىَّ *
120	 Tergib ve’t-Terhib: 2/498
121	 Camiü’s-Sağir:2/78



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

113

“Cimri odur ki yanında ismim geçtiği halde bana salâvat 
getirmez.”122

Kaab bin Ucre (r.a.) Hz. Muhammed (s.a.v.)’in şöyle buyur-
duğunu rivayet etmiştir:

“Resûlullah Efendimiz (s.a.v.) bize ‘Minberi hazırlayın!’ bu-
yurdu. Biz de hazırladık. Birinci basamağı çıkınca ‘Âmin’ dedi. 
İkinci basamağı çıktı. Yine ‘Âmin’ dedi. Üçüncü basamağı çı-
kınca yine ‘Âmin’ dedi. Minberden inince biz dedik ki:

‘Bugün, daha önce sizden duymaya alışık olmadığımız şey-
ler işittik. Neden böyle buyurdunuz?’ Nebi (s.a.v.) buyurdu ki:

‘Bana Cebrail geldi. Şöyle dedi: “Senin ümmetlerinden kim 
Ramazana kavuşur da bağışlanamazsa Allah’ın rahmetinden 
uzak olsun.” Âmin, dedim. İkinci basamağı çıktığımda, “Ki-
min yanında senin ismi şerifin söylenir de sana salât okumazsa 
Allah’ın rahmetinden uzak olsun,” dedi. Âmin, dedim. Üçüncü 
basamağı çıktığımda ise “Her kimin yanında annesi babası veya 
biri yaşlanır da o kimsenin cennete girmesine vesile olmazsa 
o kimse Allah’ın rahmetinden uzak olsun,” dedi. Ben de Âmin, 
dedim’ buyurdu.”123

Salâvat getirmenin her yöne faydası vardır. Salâvatı yazan 
parmaklara, okuyan dudaklara ve okunan ölülere bile fayda 
vermektedir. Salâvat-ı şerife hürmetine ölülerin azapları ha-
fiflemektedir. 

“Hasan-ı Basri’ye bir hanımefendi geldi ve ona:
-Ey Efendi! Benim bir kızcağızım öldü. Onu rüyamda gör-

mek istiyorum. Bana bir yol göster, dedi. Hasan-ı Basri ona:
-Yatsı namazından sonra, 4 rekât namaz kıl. Her rekâtta 

Fatiha’dan sonra Tekasür Sûresini bir defa oku. Sonra yatağına 
gir. Uyuyuncaya kadar Nebi (s.a.v.)’ye salât ve selam oku, dedi. 
122	 Muhtârü’l-Ehadis: 58
123	 Tergib ve’t-Terhib: 2/508



RAGIP GÜZEL

114

Kadın onun dediği gibi yaptı. Kızını rüyasında gördü. Ken-
disi azap içerisindeydi. Üzerinde katrandan elbiseler vardı. El-
leri bağlı, ayakları ateşten zincirlere vurulmuştu. Kadın uya-
nınca, Hasan-ı Basri Hazretlerine koştu. Durumu ona anlattı. 
O da kadına:

-Kızının adına sadaka ver, belki Allah onu bağışlar, tavsi-
yesinde bulundu.

Hasan-ı Basri, o gece rüyasında o kadının kızını cennet bah-
çesine benzer bir bahçede gördü. Kurulmuş bir köşk vardı. Köş-
kün üzerinde de son derece güzel bir kız vardı. Kızın başında 
nurdan bir taç bulunuyordu. Kız: 

-Ya Hasan-ı Basri! Kim olduğumu biliyor musun? diye sordu. 
O da:

-Hayır. Bilmiyorum, dedi. Kız:
-Ben şu sana gelen kadının kızıyım. Ona Nebi (s.a.v.)’ye salât 

okumasını emretmiştin, dedi. Hasan-ı Basri de:
-Fakat annen senin halini daha değişik anlatmıştı. Benim 

gördüğüm halin ise bambaşka, dedi. Kız:
-Evet, dedi. Durum annemin dediği gibiydi. Hasan-ı Basri:
-Öyleyse bu makama ne ile ulaştın? diye sorunca kız:
-Annemin sana anlattığı şekilde azap ve ceza çeken yetmiş 

bin kişi idik. Kabrimizin yakınından salihlerden bir kişi geçti. 
Nebi (s.a.v.) bir Salâvat-ı Şerife okuyup sevabını bizlere bağış-
ladı. Bizler için dua etti. Allah bu Salâvat-ı Şerife’yi ve duayı 
kabul etti. Bu Salâvat-ı Şerife ve bu salih kişinin duası hürme-
tine Allah bu azaptan bizi kurtardı. Bundan payıma düşeni siz 
gördünüz işte.”



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

115

Sevgili Peygamberim

Ömür yetmez vasfını anlatmaya, dil yetmez
Kalemler aciz kalır yazarken hayatını
Haşre kadar et diller anlatsa, yine bitmez
Gönülden çıkan sesle sıralarken natını.

İnsan, cin ve melekler sana sevgi sunarken
Kâinatta her zerre hep sana müştak iken
İnsanlık efendisi Resûlullah’tır derken
Cennette görecekler sonsuz saltanatını.

Asırlardır sevginle mutlu oldu gönüller
Bedenle sıhhat buldu seni andıkça diller
Şefaat ümidiyle bekleşirken Nebiler
Seyretmek ne güzeldir o arştaki tahtını.

Seninle her şey güzel, seninle her şey tatlı
Gönüllerde sen varken insan sanki kanatlı
Var mı şefaatine erenden daha bahtlı?
Senin nurunla geçer müminler sıratını.





117

MİRÂC KANDİLİ

Mübarek Üç Aylar içerisinde bulunan kandil gecelerinin ikin-
cisi Mirâc’tır. 

Hicret’ten 1,5 sene evvel ve Recep ayının 27. Gecesinde vaki 
olan ‘İsrâ’, yani Peygamber Efendimizin Mekke’deki Mescid-i 
Haram’dan Kudüs’teki Mescid-i Aksa’ya yolculuğu ve ‘Mirâc’, 
yani sonsuz semalara yükselişi; zaman ve mekân kayıtlarının 
dışında yaşanan büyük bir ilahi tecellidir.

Mirâc hadisesi Kur’an-ı Kerim ile sabit olmuştur. Kur’an-ı 
Kerim’in 17. Sûresinin adı İsrâ’dır. İsrâ, gece yolculuğu yapmak 
demektir. Bu surenin başında Rabbimiz (c.c.) Hz. Peygamberin 
Mirâc mucizesinin Mekke’den Kudüs’e kadar olan bölümünü 
anlatmaktadır. Sûrenin ilk ayeti şudur:

سُبْحَانَ الَّذِى اسَْرَى بِعَبْدِهِ لَيْلاً مِنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إلَى 
المَسْجِدِ اْلاقَْصَا الَّذِى بَارَكْنَا حَوْلَهُ لِنرُِيَهُ مِنْ آيَاتِنَا اِنَّهُ هُوَ 

مِيعُ الْبَصِيرُ * السَّ
“Kulu Muhammed’i bir gece Mescid-i Haram’dan, kendisine 

bir kısım ayetlerimizi göstermek için çevresini mübarek kıldı-
ğımız Mescid-i Aksa’ya götüren Allah’ın şanı ne yücedir. Doğ-
rusu O, işitir ve görür.”124

124	 İsra Sûresi: 1



RAGIP GÜZEL

118

Bediüzzaman Said-i Nursi, Sözler adlı eserinde Mirâc bah-
sini anlattığı Otuzbirinci Söz’e ‘İhtar’ ile başlar. Ve Mirâc me-
selesinin imanın esaslarından sonra terettüp ettiğini söyler. Bu 
mübarek seyahatin, iman esaslarının nurlarından yardım alan 
bir nur olduğuna dikkat çeker Üstad. Vakanın imanın kaide-
lerini kabul etmeyenlere karşı ispat edilemez bir hal olduğunu 
özellikle vurgular. ‘Allah’ı bilmeyen, Peygamberi tanımayan ve 
melaikeyi kabul etmeyen ve semavatın vücudunu inkâr eden 
adamlara’ Mirâc hadisesinden bahsedilemeyeceğini belirtir. 
Said-i Nursi’ye göre o kişilere öncelikle imanı anlatmak gerek-
lidir, elzemdir çünkü. Said-i Nursi, kafasında bu olayla alakalı 
kuşku duyan ruhu mutmain olmamış müminlere ise Mirâc-ı 
Nebeviye’yi, ‘Serd-i Kelam’ yani güzel bir şekilde ifade ederek 
izah edilmesi gerektiğini işaret eder.125

Mirâc olayını, Hz. Peygamber şöyle anlatmıştır:
“Mekke’de idim, evimin tavanı açıldı. Cebrail indi. İçi hik-

met ve iman dolu bir leğen getirdi, içindekini göğsüme boşalttı 
ve göğsümü kapattı. Sonra bembeyaz, merkepten büyük, ka-
tırdan küçük, gözünün gördüğü mesafeyi bir adımda alan bir 
Burak getirildi bana. Burak’a bindim. Beytu’l-Makdis’e geldim. 
Onu, Peygamberlerin (hayvanlarını) bağladığı halkaya bağla-
dım. İçeriye girip iki rekât namaz kıldım. Cebrail bana bir kap 
şarap, bir kap süt getirdi. Sütü aldım (şarabı almadım ). Ceb-
rail, Fitreta (yaradılışa) uygun olanı seçtin, dedi. Cebrail elim-
den tutup beni en yakın göğe çıkardı. Göğün muhafızına aç, 
dedi. Muhafız kim olduğunu sordu. O da, Cebrail dedi. Muha-
fız, yanında kimsenin olup olmadığını sordu. O da, yanımda 
Muhammed var, dedi. Muhafız Muhammed’e gelsin diye haber 
gönderildi mi? diye sordu. Cebrail, evet deyince gök açıldı. En 
yakın göğe çıktık. Orada oturmuş, sağında solunda bir takım 
karartılar bulunan bir adam gördük. Sağına bakınca gülüyor, 
125	 Sözler: 758



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

119

soluna bakınca ağlıyordu. Bana, merhaba ey salih Peygamber, 
ey salih oğul! dedi. Cebrail’e bunun kim olduğunu sordum. Bu 
Âdemdir, dedi, sağındaki ve solundaki karartılar da evlatları-
nın ruhlarıdır. Sağ tarafında bulunanlar cennet ehlidir, onlara 
bakınca güler, sol tarafında bulunanlar cehennem ehlidir, on-
lara bakınca da ağlar. Sonra Cebrail beni ikinci göğe çıkardı. 
İkinci göğün muhafızı da birincisininki gibi Cebrail’e bir takım 
sorular sordu ve neticede göğü açtı. Orada teyze oğulları Mer-
yem oğlu İsa ile Zekeriyya oğlu Yahya’yı gördüm. Bana mer-
haba dediler ve hayır dua ettiler. Cebrail beni üçüncü göğe çı-
kardı, orada da Yusuf Aleyhisselâm’ı gördüm. Tüm güzelliğin 
yarısı sanki ona verilmişti. Bana merhaba dedi ve hayır du-
ası etti. Cebrail beni dördüncü göğe çıkardı. Orada da İdris’i 
gördü. Bana merhaba dedi ve hayır duası etti. Beşinci göğe çık-
tık, orada Harun’u gördüm. Bana merhaba dedi ve hayır duası 
etti. Altıncı göğe çıktık. Orada Musa’yı gördüm. Bana merhaba 
dedi ve hayır duası etti. Yedinci göğe çıktık, orada da İbrahim’i 
gördüm. Sırtını Beytu’l Ma’mur’a dayamıştı. Beytu’l Ma’mur’a 
günde yetmiş bin melek giriyor, geri dönmüyorlardı. 

Sonra Cebrail beni Sidretü’l-Münteha’ya götürdü. Sidre’yi 
öyle cazip renkler kaplamıştı ki mahiyetini bilemem. Cennete 
de götürüldüm. Orada inciden kubbeler gördüm, toprağı ise 
misk idi. Öyle bir yere çıkarıldım ki (kader) kalemlerinin cı-
zırtısını duyuyordum.”126

Bundan sonrasını da mutasavvıf müfessir Reşidu’d-din el-
Leybudi’nin “Keşfu’l-Esrar ve Uddetu’l-Ebrar” adlı tefsirinden 
takip edelim:

“Yedinci gökten Sidretu’l-Münteha’ya vardılar. Burada büyük 
bir ağaç vardı. Bu ağacın kökünden dört su çıkıyordu. İkisi za-
hir, ikisi batın suyu idi. Ağacın üstünde de büyük bir nur par-
lıyordu. Büyük, altından bir pervaneye sayısız melekler, izzet 
126	 Müsned: 3/148



RAGIP GÜZEL

120

dergâhının perdelerinden birine geldiler. Cebrail, perdeyi kal-
dırdı ve dedi ki:

-Ben Cebrail’im, yanımda Muhammed var. Perde içinden 
bir ferişteh:

-Allahuekber, dedi. Elini çıkardı. Resûl’ü perdenin içine aldı, 
Cebrail dışarda kaldı. Hz. Peygamber (s.a.v.) Cebrail’e niçin dı-
şarıda kaldığını sordu. Cebrail:

-Bizim her birimizin belirli bir makamı vardır. Burası benim 
belirtilmiş makamımdır. Yaratılmışlarının ilminin son bulduğu 
yerdir. Yaratıkların ilmi buraya ulaşamaz. Ulaşırsa geri döne-
mez, dedi. O ferişteh göz açıp yumuncaya kadar bir zamanda 
Hz. Peygamberi diğer bir perdeye götürdü. İki perde arasında 
beş yüz yıllık mesafe vardı. Böyle böyle Peygamber (s.a.v.) yet-
miş perde açtı. Her perdede bir melek kendisini alıp diğer per-
deye götürüyordu.”

Bir rivayete göre, Cebrail de buraya kadar gelmiştir. Bundan 
sonra yeşil bir refref yüksekten inmiş, Hz. Peygamber (s.a.v.) o 
refrefe binerek Yüce Rabbin arşına kadar çıkmış. Arşı, Levh-i 
Mahfuz’u, arşı taşıyan melekleri ve daha nice harika şeyleri 
görmüştür.

Orada zaman ve mekân kaygısı silinmiş, Hz. Muhammed 
(s.a.v.)’in gözleri önünden bütün esrar perdesi kalkmış, olmuş 
ve olacak her şey O’nun gözleri önüne serilmiş ve O’nun ruhu 
bütün kâinatı kucaklamıştır. Kendisi bunu şöyle anlatıyor:

“Arşı her şeyden büyük buldum. Yüce Allah, beni arş mes-
nedine yaklaştırdı. Arşın bir parçasına oturdum. Dilime öyle 
bir hal geldi ki hiç kimse ondan daha güzel bir lezzet duyma-
mıştır. Cenâb-ı Hakk bana, öncekilerin ve sonrakilerin habe-
rini bildirdi.”

Yüce Allah, Resûl-ü Ekremine harfsiz, sessiz, vasıtasız hi-
tap etti ve O’na üç hediye lütfeyledi:



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

121

Birincisi, Bakara Sûresinin sonundaki üç ayet, ikincisi, üm-
metinin içinde Allah’a eş ve ortak koşmayanların cennete gide-
cekleri hakkındaki söz, üçüncüsü de beş vakit namazdır.

Mirâc Gecesi, Allah’ın Resûl’ü, yakın akrabası bulunan 
Ümmühan’ın evinde idi. Yatsı namazını kılmış, uykuyla uya-
nıklık arasında bir vaziyette iken melek gelip kendisini seyahate 
çıkarmıştı. Bütün bu seyahat, gecenin birkaç saati ve dakikası 
içinde olmuş, Resûlullah döndüğünde yatağını sıcak bulmuştu. 
Allah’ın Resûl’ü, gördüklerini anlatmış, duyanların çoğu, ‘Bu ol-
mayacak bir iştir. Mekke’den Şam diyarına kervan bir ayda gi-
der, bir ayda da döner. Muhammed bu kadar yolu bir gecede gi-
dip geldiğini söylüyor’ diyerek O’nun Mirâc’ını inkâr etmişlerdi. 

Bu olay, bazı Müslümanların kalbinde dahi şüphe uyandır-
mış idi. İsrâ Sûresinin 60. ayetinin bu müşahedenin, insanlar 
için bir imtihan olduğu belirtildiğine göre, bu olay üzerine ina-
nan insanlar dahi imanlarında denenmişlerdir. Kureyş, bu ola-
yın akla ve mantığa uymadığını söyleyerek müminleri inkâra 
döndürmeye gayret etmiştir. Hz. Ebubekir’e de gitmişler: ‘Bak-
sana, demişler. Arkadaşın bir gecede ta Kudüs’e gidip Mekke’ye 
geri döndüğünü söylüyor.’ Hz. Ebubekir: ‘Vallahi eğer bunu O 
söylüyorsa, doğrudur. O bana bundan daha tuhafını söylüyor. 
Kendisine gece veya gündüzün herhangi bir anında gökten ha-
ber geldiğini söylüyor. Ben O’na inanıyorum ve sözünü doğru-
luyorum. Bunu neden kabul etmeyeyim?’ şeklinde cevap ver-
miştir. Bu sarsılmaz imanından ötürü Hz. Ebubekir’e o gün, 
Allah elçisi tarafından ‘es-Sıddık’ ünvanı verilmiştir. Kudüs’ü 
görmüş olan kimseler Hz. Peygamberden Kudüs’ü tarif etme-
sini istemişler, o anda Kudüs gözlerinin önüne getirilmiş bulu-
nan Peygamberimiz Kudüs’ü Mescid-i Aksa’yı olduğu gibi ta-
rif etmiştir.127

127	 İbn-i Hişam: 1/91



RAGIP GÜZEL

122

Müşrikler, Mirâc olayını bir türlü kabul edememişler. Pey-
gamberimize sorular sormuşlardır:

-Öyleyse Mescid-i Aksa’yı tarif et ki bu olaya inanalım, tek-
lifinde bulundular. Mescid-i Aksa’yı o haliyle bilenler vardı. 
Bunlar Muhammed Aleyhisselâm’ın beklenen tarifi yapama-
yacağını sanıyorlardı.

Hâlbuki müşriklerin bu istekleri üzerine, Cenâb-i Hakk 
Mescid-i Aksa’yı Fahr-i Risaletin gözleri önünde şekillendiri-
verdi. Efendimiz, Mescid-i Aksa’ya bakıp, Beyt-ül Makdis’i bü-
tün teferruatıyla tarif ve tavsif buyurmaya başladırlar.

Kâfirlerin, bu tarife itiraz etmeye mecalleri kalmamıştı. Buna 
rağmen, inatlarından vazgeçmediler ve:

-Evet, Mescid-i Aksa’yı tarif ettin. Haydi, bakalım! Şimdi 
de bize yolda bulunan kervanımızdan haber ver. Bu bizim için 
daha önemlidir. Mescid-i Aksa’nın tarifini duymuş, işitmiş ve 
öyle tarif etmiş olabilirsin. Kervanlarımız, senin gidip geldiğini 
haber verdiğin yol üzerindedir. Eğer Peygambersen bize kerva-
nımızdan da haber ver, dediler.

Efendimizin Mirâc’tan evvel Kudüs’e gitmemiş olmaları, 
Mirâc’nin şahidi idi. Bununla beraber kervanlarından da ha-
ber verdiler ve:

-Evet! buyurdular. Filancaların kervanına rastladım. Revha 
denilen yerde idiler. Bir develerini kaybetmiş, arıyorlardı. Yük-
lerinde bir su kabı vardı, onu alıp o kaptan su içtim. Onu al-
dığım yere koydum. Geldiklerinde sorun bakalım, kaplarında 
su var mıymış?

Kâfirler şaşkınlık içindeydiler.
-Bu da başka bir delildir; soracağız, dediler.
Sonra develerinin sayısını, kaç kişi olduklarını sordular. Bu 

defa kervan Resûl-ü Ekremin gözleri önünde tecessüm ettirildi 
ve Efendimiz kervanda bulunan kişileri, deve sayısını birer bi-
rer tarif ettiler ve:



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

123

-En önde, beyaz bir deve üzerinde dikilmiş iki çuval olduğu 
halde içinde şu eşyalar vardır; diğer develerin yüklerinde de fi-
lan filan eşyaların yüklü olduğunu gördüm. Filan günü güneş 
doğarken Mekke’ye dâhil olurlar, buyurdular. Kâfirler:

-Bu da bir delildir; soracağız, dediler.
Efendimizin kervanın geleceğini haber verdiği gün Semiyye 

denilen yerde toplandılar ve içlerinden:
-Güneş ne zaman doğacak da onu yalancı çıkaracağız, diye-

rek bekleşmeye başladılar.
Kervanı karşılamak üzere yola çıkan kafirlerden birisi:
-Güneş doğuyor, diye haykırırken; aynı anda bir diğeri de:
-Kervan geliyor! diye bağırdı.
Kervanın önünde, Efendimizin buyurdukları gibi beyaz bir 

deve iki tarafında iki çuval olduğu halde görülmüştü. Kervanda 
bulunan şahısların ve eşyaların da Resûlullah’ın tarifi gibi ol-
duğu anlaşılmıştı. Hepsi de bunu böylece görüp kabul ettikleri 
halde bir tülü iman edemiyorlar:

-Evet! Her şey dediği gibi çıktı, sözleriyle gerçeği tasdik et-
mekle beraber:

-Haza sihrün mübiyin, (Muhammed sihirbazdır) diyorlardı. 
Gördükleri bu mucizelerin Allah’ın kudret ve kuvvetinden 

olduğunu kabul edemiyorlardı. Habib-i Ekrem’in yedinden zu-
hur eden bunca mucizelerin hâlıkının Allah olduğunu ve Hz. 
Muhammed’den zuhur ettiğini inkârda inat ederek küfr-ü de-
lalette kalıyorlardı. Mucizelerin hâlıkı Allah’tır. Allah bütün 
bunları yapmaya kadir değil miydi? Bir kulunu Mekke’den alıp 
Kudüs’e ve oradan semaya çıkaramaz mıydı?

Bu haberin şayi olmasından sonra imandan dönenleri gö-
rünce Ebu Cehil koşarak Ebubekir Sıddık’ın evine geldi ve:

-Ey Kuhafe oğlu! dedi. Haberin var mı, arkadaşın olan Mu-
hammed neler söylüyor? Bu akşam gecenin bir anlık zama-
nında Mekke’den Kudüs’e ve oradan da semâvâta çıktığını iddia 



RAGIP GÜZEL

124

ediyor. İnanılmaz derecede garip ve acayip haberler veriyor. Sen 
bu sözlere inanır mısın?

Ebubekir Hazretleri tereddüt etmeden ona:
-Bu sözleri sen kendinden mi uydurdun, yoksa bunları ger-

çekten Muhammed Aleyhisselâm mı söyledi? diye sordu.
Aklı ve akıllığı ile böbürlenen kâfir ise:
-Bu gibi şeyleri uydurmak benim aklıma bile gelmez. Elbette 

Muhammed-ül-Emin söylüyor, deyince Ebubekir Hazretleri de:
-Öyleyse elbette inanırım. Onun söylediği her söze, her ke-

limeye, her harfe tamamen, kalbime zerre kadar şüphe ve te-
reddüt getirmeden inanırım. Zira o asla yalan söylemez, ceva-
bını verdi.128

Böylece Hz. Ebubekir Sıddık, Hakk Resûlü’ne olan sıddıkiye-
tini, iman ve inancını ispat etmiş oldu. Bundan ötürü Cenâb-ı 
Hakk ona “Sıddık” lakabını ihsan buyurmuştur.

قَ بِهِ اوُلَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ * دْقِ وَصَدَّ وَالَّذِى جَاءَ باِلصِّ
“Dosdoğru Kur’an’ı getiren ile onu tasdik edenler var ya, işte 

onlar Allah’a karşı gelmekten sakınanlardır.”129

Her ikisi de şüphesiz akıl sahibiydi. Ebu Cehil’in bu işi, 
kendi çerçevesinde kendi aklı ile ölçerek ‘Bu iş olamaz’ deyişi 
normaldi. Akla vurulacak olursa akıl bunu kabul etmez görü-
nüyordu. Nitekim Ebu Cehil de Kudret-i İlahiye’yi kendi aciz 
aklıyla ölçmeye kalkışmış ve bu akıl, Kudret-i İlahiye’yi ihata 
edememişti. 

Her şey akıl ile çözülemez. Aklın da bir sınırı vardır. Hele 
ulvi konular, hikmetli olaylar aklın kavrayışıyla izah edilemez. 
Ziya Paşa buna işaret ederek şöyle demiştir:

“İdrak-i meâli bu küçük akla gerekmez.
128	 Hâzin Tefsiri: 3/151
129	 Zümer Sûresi: 33



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

125

Zira bu terazi bu kadar sikleti çekmez.”
Ebu Cehil, Mirâc olayını duyunca Peygamberimizin yanına 

gelir:
“Ya Muhammed! Bunu ancak rüyasında görmüş olabilirsin,” 

demiş ve Efendimizden: 
“Hayır! Vücudumla dolaştım,” cevabını alması üzerine ken-

dilerine:
“Ayağa kalkar mısın?” teklifinde bulunmuştu. Efendimiz 

ayağa kalkmışlar. Ebu Cehil:
“Öteki ayağını da kaldır,” demiş ve Resûl Aleyhisselâm da 

kendisine:
“Düşerim ya Ebu Cehil,” cevabını verince; kendi sakat akıl 

yürütmesiyle, Hakk kudretini tartmaya cüret eden kâfir, bek-
lediği bu cevabı almaktan memnun:

“Peki, mademki iki ayağını da kaldırarak yerden bir karış 
yukarıda duramıyorsun, nasıl oluyor da buradan Kudüs’e ve 
oradan da semaya çıkabiliyorsun?” deyince, Efendimiz de ona 
sükûnet ve suhûletle şöyle buyurmuşlardır:

“Ya Ebu Cehil! Ben, kendim gitmedim. Beni Rabbim götürdü.”
Allah her şeye kadirdir. Bir şairimiz bunu şöyle tasvir eder:
“Serapa nur olur gönlüm anarken 
Ben o Mirâcı,
Beyan etmek değil hatta
Tasavvurlar kimin harcı?”
Kudret-i İlahi her şeye muktedirdir.
Bir sohbet sırasında bir zat, Emir Sultan’a; Peygamber Efen-

dimizin Mirâc’a çıkmasının, cismani mi yoksa ruhani mi oldu-
ğunu sorar:

“Allah yolunda olan bir kimsenin kalbinde, Allah’a kavuş-
maktan başka bir arzu bulunmaz,” diyen Emir Sultan şöyle ce-
vap verir:



RAGIP GÜZEL

126

“Ceddim Resûl-ü Ekrem Mirâc’a bedeniyle çıktı. Mekânsız, 
zamansız, cihetsiz olarak Rabbi ile konuştu. Bu hususlarda 
hiç kimsenin şek ve şüphesi olmasın. Bunun doğruluğu Necm 
Sûresinde bildirilmiştir. Resûl-ü Ekrem için cümle melâike ve 
bütün mahlûkat salâvat getirirler. Böyle yüksek bir zatın Pey-
gamber Efendimizin, iki cihanın güneşinin, Müslümanların şe-
faatçisinin Mirâc’ında; bedenen ve ruhen olmasında şüpheye 
gerek yoktur. Bu beden, göz ve kulaklar, günde bir defa değil 
dört yüz defa Mirâc yapabilir.”

İsrâ ve Mirâc’ın bir rüya olmayıp uyanık iken ve gerçek bir 
manevi seyahat olduğundan şüphe yoktur. Çünkü bu, eğer bir 
rüya olsaydı kimse onu inkâra kalkışmazdı. Zira rüyada her-
kes böyle şeyler görebilir. Bunun olağanüstü bir tarafı kalmaz. 
Hâlbuki İsrâ ve Mirâc birer mucizedir. Mucize oluşu O’nun uya-
nık iken vuku bulmasındandır. 

Şair ne güzel dile getirmiştir:
“Muhammedden diğer yok
Dâhil olmuş Kâbe Kavseyn’e
Kirâm-ı enbiyadan girmedi
Bir fert o mabeyne
Haremgah-ı visale Ahmedi 
Tenha alıp Mevlâ
O halvet mahsus oldu
Hazret-i Sultan-ı Kevreyne.”
Kalp âlemimizin gecelerden kazanacağı şeyler vardır. Mirâc 

hadisesi gece vakti olmuştur. Kur’an-ı Kerim’de ‘Gece ve gece-
nin içindekilere and olsun!’ buyrulmakla gecenin hikmet ve es-
rarına dikkat çekilmektedir. Gecenin manevi alışverişi kalpteki 
hikmetlerin huzuruna medar olur. Hz. Ebubekir, Hz. Ömer’e 
şöyle der:

“Ey Ömer! İyi belle, Allah-u Teâlâ’nın gece yapılmasını is-
tediği bir takım hukuku vardır. Bunlar gündüz yapılırsa kabul 



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

127

olunmaz. Gündüz yapılması gereken emirler de vardır ki bun-
lar da gece yapılsa kabul olunmaz.

İsrâ ve Mirâc olayının, Müslümanlar için en önemli sonuç-
larından birisi hiç şüphesiz İslâm dininin direği mesabesinde 
olan namazdır. Namaz müminlere bir Mirâc hediyesidir. Onun 
içindir ki ‘Namaz müminin Mirâc’ı’ olmuştur. Nasıl ki Sevgili 
Peygamberimiz (s.a.v.) Mirâc’ta, vasıtalardan arınmış olarak 
Yüce Allah’la buluştu ise mümin de namazda vasıtasız olarak 
doğrudan Rabbinin huzuruna çıkar, sadece O’na kulluk etme 
ve sadece O’ndan yardım isteme fırsatı bulur. Öyle ise mümin 
günde beş vakit namazını dikkatle ve huşu içerisinde eda ede-
cek olursa namaz onun için bir Mirâc olacak ve kul onunla 
Hakk’a yol bulacaktır.

Mirâc olayı niçin oldu? Onun hikmetini yüce kudret sahibi 
bilir. O, Allah-u Teâlâ’nın hikmetidir.

Semada bulunan bütün mahlûkat, Allah-u Teâlâ’ya niyazda 
bulundu. Yalvardılar, yakardılar:

“Ya Rabb! Senin sevdiğini biz de severiz. Senin muhabbet 
ettiğine biz kurban oluruz. 

Senin âşık olduğunun biz de âşıklarıyız. Hürmeti için âlemleri 
yarattığın gönülleri O’nun nuru ile aydınlattığın Zat-ı Muhterem’e 
biz de hayranlık duyarız. 

İşaretiyle ayı ikiye ayıran, mahşerde ümmetini kayıran o 
müstesna şahsın ayağına biz de yüz süreriz.

‘Bile yazdım, adın ile adımı’ buyurarak adın ile beraber yaz-
dığın o adın sahibini biz de görme şerefine erelim. 

Yeryüzünün talihli mahlûkatı, O’nun cemalini doya doya 
seyretmektedir. 

Ya Rabbi! Muhammed’ini huzuruna davet buyur da bizler 
de bir kerecik olsun O’nun gül cemalini seyreyleyelim.

O’nun dolaştığı beldeleri emin kılarak nurla doldurdun. Se-
mayı da misk-i amberle doldurdun. Ne olur O’nu biz de görelim.”



RAGIP GÜZEL

128

Yüce Allah bu niyazlar sonucu Resûlullah’ı Mirâc’a davet etti.
“Söyleşirken Cebrail ile kelam
Geldi refref önüne verdi selam
Aldı ol Şah-ı Cihanı ol zaman 
Sidreden gitti ve götürdü heman”
Resûl-ü Ekrem, iştiyakla bekleniyordu. Semadaki bütün me-

lekler Resûlullah (s.a.v.)’ın yoluna çıkmış bekliyorlardı ve şöyle 
diyorlardı:

خَاكِ رَهَستْ بَرْسَرِمَا تَاجْ بَادْ 
هَرْ شَبِ عُمْرَتْ شَبِ مِعْرَاجْ بَادْ 

“Yolunun tozu bizim başımıza taç olsun.
Ömrünün her gecesi Mirâc olsun.”
Mirâc olayı hak ve gerçektir.

وَمِعْرَاجِ نَبِى حَقْدِرْ آكَا شَخْصِيلَه مُخْتَصْدِرْ  

جِيقُوبْ فَوْقَ الْعُلايََه حَقِّ كُورْمِشْدِرْ حَبِيبُ اللّٰ 
“Ve Mirâc-ı Nebi haktır. Ana şahsıyla muhtasdır. 
Çıkıb fevk-al-ulaya Hakk’ı görmüşdür Habibullah.”
Peygamber (s.a.v.)’in Mirâc’ı hak ve doğrudur; O’nun şah-

sına hastır. Habibullah en yüksek mevkiye ruh ve cesetle çık-
mış ve orada Hakk Teâlâ’yı görmüştür.

فِيهِ  كُنْتَ  كَوْكَبٍ  فِي  بِهِمْ  بَاقِ  الصِّ السَبْعَ  تَحْرِقُ  وَانَْتَ 
صَاحِبَ الْعَلَمِ *

“Sen yedi kat semayı delerek geçtin.



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

129

Yıldızlara yükseldin ve orada âlemin sahibi idin.”
Mirâc olayı tamamen iman ve inanç ile kabul edilir. Melek-

lere inanamamış ve Allah-u Teâlâ’nın kudretini kavrayamamış 
olanlar Mirâc’ı kolay kolay kabul edemezler. 

Fatih’in hocası, Hicri 860’ta vefat eden Hızır Bey, Sultan’ın 
isteği üzere Ehl-i Sünnet ve’l-Cemaatin itikadını özetleyip yaz-
mış olduğu manzumesinde şöyle diyor:

مِعْرَاجُهُ وَاقِعٌ يَقْظَانَ فِي بَدَنٍ * بِآيَةٍ وَمَشَاهِيرَ وَوُحْدَانِ 
“Uyanıklıkta bedenen Mirâc’ı, yani Mekke’den Kudüs’e ve 

Kudüs’ten Arş-ı A’lâ’ya ve Sidret-ul Münteha’ya kadar yükselişi 
vakidir. Ayet, meşhur Hadis ve haberi ahadla tespit edilmektedir.

دَاخِى مِعْرَاجِيدِرْ وَاقِعْ رَسُولكُْ * اوُلوُبْدُرْ هَمْ بَدَنْلَ  دَاخِى 
يَقْظَانْ 

“Dahi Mirâc’ıdır vaki Resûl’ün	
Olubdur hem bedenle dahi yekzan”

اِيلَه  ثَابِتْ * كِه وَارِدْدِرْ مَشَاهِيرْ  اِيلَه  اِيلَه احََادِيثْ  كِتَابْ 
وُحْدَانْ 

“Kitab ile Ehadis ile sabit
Ki variddir meşahir ile vuhdan” 

وُقُوعُو كَانَ تَكْرَاراً وَقَدْ دَفَعُوا* بِهِ تَعَارُضَ مَا دَلَّ الْحَدِيثَانِ 
“Zahirde tearuz suretinde varid olan Mirâc’ın hakkında iki 

Hadis, Mirâc’ın önce ruhani sonra cismanı olarak vuku bulma-
sıyla def edilmiştir.”



RAGIP GÜZEL

130

Mirâc olayında nice hikmetler, nice hikmetli olaylar mey-
dana gelmiştir. Her biri ayrı bir lütuf ve ihsanın eseridir. Rab-
bimizin kullarına bir hediyesidir. 

Peygamber Efendimiz (s.a.v.)’e Mirâc Gecesi Cebrail (a.s.) 
tarafından bir kâsede süt, bir kasede şarap ikram edilmiştir. 
Efendimiz (s.a.v.) süt dolu kâseyi alıp içmişlerdir. Bu olayı Os-
man Dede, Mirâcnamesinde şöyle dile getirmiştir:

“Bir tabakla geldi üç kâse ana
Biri hamru biri süt birisi ma.
Didi Cibril Eyle birin ihtiyar
Böyledir emr-i Hüda ey bahtiyar.
Hikmeten ol suret-ü mana hüner
Nuş edip süt, kılmadı hamre nazar.
Hamd edip Cibril dedi: Ey Aziz!
Hamdülillah eyledin kârın temiz.
Hamru nüş etseydin ey hikmet güzin
Cümle fâsık olur idi müminin.”
Sevgili Peygamberimiz (s.a.v.) daima ümmetini düşünürdü. 

Mirâc olayında da hep aklında ümmeti vardı.
Cibril, huzurullaha davet için geldiğinde Peygamberimiz 

Cibril’e sormuştu:
“Rabbim’in benimle yapacağı ne iş var?”
“Senin geçmiş ve gelecek bütün günahlarını bağışlayacak.” 

Resûl-ü Ekrem tekrar sordu:
“Ümmetim için ne var?”
“Rabb’in sana bütün istediklerini verecek. Ta ki sen razı 

oluncaya kadar.”
Her an, her lahzada ümmeti düşünen Peygamber…
Mescid-i Aksa tıklım tıklım dolu. Cemaati de 124 bin enbiya…
Cibril ezan okudu. Mikail kamet getirdi.
Bir yer boş. O da mihrap…



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

131

Biri gelecek, imam olacak. Enbiyalar cemaatine imam bek-
leniyor. O da Hz. Muhammed (s.a.v.)…

Nihayet O geldi. Mihrapta yerini aldı. Bütün enbiyaya 2 rekât 
namaz kıldırdı…

O, Peygamberlerin imamı oldu. O’nun ümmeti de bütün üm-
metlerin imamı… Bütün ümmetlere önder olmaya namzet…

Resûlullah (s.a.v.) Efendimiz Hazretleri şöyle buyuruyor:
“Mirâc gecesi Rabbimi kalp gözüyle gördüm.”
Hak Sübhanehu ve Teâlâ Hazretleri bana: 
“Konuş benimle ya Muhammed!” buyurdu. Ben hayretten 

dona kaldım. Sonra Allah-u Teâlâ benim gönlüme ilham etti 
ve ben:

بَاتُ  لَوَاتُ وَالطَّيِّ ِ وَالصَّ التَّحِيَّاتُ للّٰ
Dedim. Bunun üzerine Allah-u Teâlâ:

ِ وَبَرَكَاتُهُ  لامَُ عَلَيْكَ ايَُّهَا النَّبِيُّ وَرَحْمَةُ اللّٰ الَسَّ
Buyurdu. Ben de mukabeleten:

لحِينَ  ِ الصَّ لامَُ عَلَيْنَا وَعَلَى عِبَادِ اللّٰ الَسَّ
Dedim. Allah-u Teâlâ’da:
“Ya Muhammed, Cebrail’i aramızdan çıkardım. Sen ümme-

tini aramızdan çıkarmadın” buyurdu. 
Cenâb-ı Allah’ın Habibi’ne bu latifesini duyan Cebrail de:

داً عَبْدُهُ وَرَسُولهُُ  ُ وَاشَْهَدُ انََّ مُحَمَّ اشَْهَدُ انَْ لاَ إلَهَ اِلاَّ اللّٰ
diyerek şehadette bulundu. 
Hep ümmetini ve ümmetinin affını istiyordu. O yüce ma-

kamda bile arzusu bu idi. 



RAGIP GÜZEL

132

Peygamber Efendimiz (s.a.v.) Allah-u Teâlâ’ya:
“İlahi ve Seyyidi! Senden ne babamı ne anamı istiyorum. 

Senden ümmetimi istiyorum, ümmetimi Ya Rabbi!” diye ta-
zarruda bulundu. 

Allah-u Teâlâ buyurdu:
“Ey Habibim! Ben latif bir ilah, sen şerif bir Nebi, ümmetin 

ise zaif bir topluluktur. Nasıl olur da latif ile şerif arasında bu-
lunan zaif ümmetin zayi olur?

Habibim! Sen ‘Ümmetim, ümmetim!” diye nida ediyorsun. 
Ben azimüşşan ‘Rahmetim, Rahmetim’ diyorum. Rahmetim 
de her şeyi kuşatmıştır.”

Allah-u Teâlâ, Sevgili Habibinin bu arzusunu boş çevirme-
miştir. Ümmetini düşünen Peygamberini mahzun bırakmamış-
tır. Ümmet-i Muhammed’e diğer ümmetlere verilmeyen lütuf-
ları ihsan buyurmuştur.

Resûlullah Aleyhisselâm Efendimiz kurb-i Hakk’da buyurdular:
“Ya Rabbi! Tahkikan sen ümem-i salifeye dünyevi azab mu-

sallat kıldın. Bazı ümmetin üzerine taşlar yağdırdın ve bazısını 
yere geçirdin ve bazısını suret-i insaniyeden gayri hayvan sure-
tine koydun. Acaba benim ümmetime ne eyleyeceksin?” dedi. 

Allah-u Teâlâ ve Tekaddes Hazretleri buyurdu ki:
“Senin ümmetine edeceğim budur ki üzerlerine rahmet in-

zal eyle. Günahlarını hayrât ve hasenâta tebdil eylerim. Onlar-
dan bir kimse bana dua ederse ben telbiye ederim, yani dua-
sını hüsn-ü kabul ve icabet ile telakki ederim. İsteyene veririm, 
bana tevekkül edenlere kifayet ederim. Asilerin ayıbını dün-
yada setredip ahirette dahi olan onlar hakkında senin şefaa-
tini makbul kılarım. Eğer dost dostun muatebesini (sorgulama-
sını) sevmeseydi senin ümmetini muhasebe kılmaz idim. Yani 
sen benim muatebemi sevip hoş göreceğin için ümmetini mu-
hasebe ve ibtilaya maruz kıldım.”

Ve yine buyurmuştu ki:



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

133

“Ey Resûlüm! İndimdeki kadrinin mahşerde mahlûkata za-
hir olması için bu gece ümmetinin üçte birini sana bağışladım. 
Kıyamet gününde de üçte ikisini bağışlayacağım.

Resûlüm! Şüphesiz senin ümmetin itaat de eder isyan da. 
Onların itaati rızamla, masiyetleri de kazamla (takdirimle)’dır.

Ey Habibim, ümmetine çok mal verdim ki kalpleri taş gibi 
katılaşmasın. Ümmetini kabirlerinde fazla kalmaması için ahir 
zaman ümmeti kıldım. Yani ahir zamanda dünyaya gönderdim. 
Cennet sen girinceye kadar diğer enbiyaya, senin ümmetin gi-
rinceye kadar da diğer ümmetlere mahremdir.”

Mirâc-ı Nebevide Allah-u Teâlâ:
“Ey Habibim! Her mahbub, Habibine geldiğinde bir hediye 

ile gelir. Huzuruma hangi şeyle geldin?” dedi. Resûlullah Efen-
dimiz (s.a.v.) şöyle buyurdular:

“Ya Rabbi! İki şeyle geldim ki senin hazinen bunlardan ha-
lidir.” Allah-u Teâlâ bildiği halde:

“O iki şey nedir?” dedi. Resûlullah Efendimiz (s.a.v.) cevaben:
“Birisi noksan ibadet, diğeri ümmetin isyanı,” diye cevap 

verdi. Bunun üzerine Allah-u Teâlâ ve Tekaddes Hazretleri bu-
yurdu ki:

“Habibim! Sen huzuruma acz ve itiraf ile geldin. O halde 
sana misli misline ecir verdim ve ümmetinin isyanını affet-
mekle gufrana tebdil ettim.” Ayet-i Celile’de: “İşte bunların kö-
tülüklerine Allah hasenata tebdil eder.” (Furkan, 70) buyuru-
lur. Sonra Allah şöyle buyurdu:

“Ey Resûlüm! Sağ tarafına bak.” Baktı ki büyük dalgalı bir 
deniz. İçinde bir ada, o adada bir ağaç ve ağacın üzerinde ga-
gasında bir parça toprak tezek bulunan bir kuş gördü. Allah-u 
Teâlâ bunu izah ederek şöyle buyurdu:

“Ey Resûlüm! Bu deniz rahmetim, bu ağaç ve ada, dünya 
ve onun bahçeleri, kuş insan, tezek de insanların masiyetidir. 
Bu azıcık tezek engin denizi bulandırabilir mi? Rahmet denizi 



RAGIP GÜZEL

134

bir dalgalandı mı o günden zerresi yok olur gider. Sen şefiü’l-
müznibinsin, ben de erhamü’r-rahiminim.” 

فَاوَْحَى إلَى عَبْدِهِ مَا أوْحَى *
“Allah kuluna vahyettiğini vahyetti.”130

Hz. Ebubekir (r.a.) sordu:
“Bu ne demektir ya Resûlallah?” Nebi (s.a.v.) Efendimiz bu-

yurdu ki:
“Mirâc gecesi Allah-u Teâlâ ümmetimden bana şöyle şikâyet 

etti:
Birincisi, ben onları yarının ameli ile mükellef tutmadığım 

halde, onlar benden rızkını istiyorlar. 
İkincisi, ben onlar için takdir ettiğim rızkı, onlardan başka-

sına vermediğim halde onlar benden yarının rızkını istiyorlar. 
Üçüncüsü, ümmetin benim rızkımı yiyorlar. Fakat benden 

başkasına şükrediyorlar, benim huzurumda hıyanet ediyorlar. 
Dördüncüsü, izzet bana mahsustur ve ancak ben izzet veri-

rim, onlar ise izzeti benden başkasından istiyorlar.
Beşincisi, ben cehennemi kâfirler için yarattım. Onlar ise 

kendilerini oraya atmaya çalışıyorlar.”
Allah-u Teâlâ’nın o kadar lütfu karşısında insanın itaatsiz 

olması çok büyük bir gaflettir.
Mirâc gecesinde Resûl-ü Ekrem (s.a.v.) Efendimiz Allah-u 

Teâlâ’ya şöyle sordu:
“Ya Rabbi! Senin rıza-i şerifini nasıl kazanabilirim?”
“Bana, varlığın çok güzeldir. Güzel ahlâkın, cömertliğin, te-

vazuun ve kullarıma olan şefkatin seni diğer enbiyadan ziyade 
sevmeme sebep olmuştur. Bu hasletlerinden dolayı seni bütün 
enbiyadan efdal kıldım.”
130	 Necm Sûresi: 10



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

135

O, bütün enbiyanın önderi, O’nun ümmeti de diğer ümmet-
lerin önünde yer alacaktır.

“Ya Rabb! Âdem’e cenneti verdin. Benim ümmetime neyi 
verdin?”

“Âdem’i cennetten çıkardım. Senin ümmetin ise orada ebedi 
kalacak.”

“Nuh’a gemi verdin, gemide ibadet ettiler.”
“Sana bütün yeryüzünü ibadet yeri kıldım. Dilediğin yerde 

ibadet et.” 
“İbrahim’e ateşi soğuk ve serin kıldın.”
“Senin ümmetine de cehennem ateşini ılık kıldım.”
“İsmail’e feda olarak koç gönderdin.”
“Senin ümmetine de inanmayanları feda ettim.”
“Yunus’u üç karanlıktan kurtardın.”
“Senin ümmetini de kabir, kıyamet ve sırat karanlığından 

kurtardım.”131

Hiçbir ümmete verilmeyenler Hz. Muhammed (s.a.v.) üm-
metine lütfedilmiştir. 

“Mirâc’da Allah-u Teâlâ’ya sordum:
-Ya Rabbi! Hangi amel sana sevgilidir?
-Bana en sevgili amel tevekküldür. Benim verdiğime razı 

olmaktan daha yüksek bir amel yoktur. Benden razı olanı se-
verim. Benim için sevişenleri, halkı bana getirenleri severim.

-Ya Rabbi! Bana sana yakın olmaya vesile bir ameli öğret!
-Geceni ibadetle geçir. Gündüzleri oruçlu ol. Tenha yerlerde 

bana ibadet eyle. Herhangi bir kulumda üç sıfat olursa o kulumu 
ben cennete koyarım. Dili ile zikreyleyip gönlü ile beni unut-
mayan, helal lokma yiyen kulumun yeri cennettir. Beni seven-
leri sevmek, beni sevmektir. Beni seven kanaatkâr olur. Belaya 
131	 Envârü’l-Âşıkîn: 256



RAGIP GÜZEL

136

sabreder, nimetlerime şükreder. Yalan söylemez. Ahdinde sa-
bit, sözünde sadık olur. Bana asi olmaz.

Elindeki nimet gittiğinde ona mahzun, eline bir nimet gel-
diğinde onunla ferahlanmaz. Her halinde bana bağlı olur.”

“Ya Ahmed! Şüphelilerden sakınmak dinin evveli ve ahiri-
dir. İbadet on kısımdır. Dokuzu helal yemektir. Bir kısmı sükût 
etmektir. Sükût edenlerin gönlünü imar, çok konuşanların gön-
lünü harap eylerim.”

Peygamberimiz (s.a.v.) Allah-u Teâlâ’nın huzuruna dâhil 
olunca, Allah-u Teâlâ emir buyurdu:

-Habibim, nalınlarını çıkarma!
-Ya Rabb! Musa’ya buyurdun:132

سِ طوَُى *  فَاخْلَعْ نَعْلَيْكَ اِنَّكَ بِالْوَادِ الْمُقَدَّ
-Musa ile sen bir değilsin. Musa kelimim, sen Habibimsin. 

Nalınların altında arş ve kürsü şereflensin. Musa ile sen bir de-
ğilsin ki. O, asaya muhtaç oldu. Sen uzat parmaklarını su akı-
tayım.

Mirâc gecesi; Yüce Allah’ın Sevgili Peygamberimiz (s.a.v.)’e 
büyük hakikatlerin ilahi sırlarını gösterdiği, vasıtaları kaldıra-
rak ilahi vahye muhatap kıldığı, kendi hayatını ve kâinatın sır-
larını seyrettirdiği, müminlere 5 vakit namazın farz kılındığı ve 
biz Müslümanlar için de ilahi lütuflarla dolu olan bir gecedir.

Mirâc gecesinde Allah Resûlü (s.a.v.) nice manzaralarla kar-
şılaştı:

“Mirâc gecesi cehenneme yukarıdan baktım. Ehlinin çoğu-
nun fakirler olduğunu gördüm.

Bunun üzerine Peygamberimize soruldu:
“Ya Resûlullah! Mal fakirleri mi?”
“Hayır, ilim fakirleri!”

132	 Tâhâ Sûresi: 12



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

137

“Mirâc gecesi bana bir takım kimseler gösterildi. Onların 
dudakları ateşten makaslarla kesiliyordu. Cibril’e kim oldukla-
rını sorunca, ‘İnsanlara iyiliği emrettikleri halde kendileri yap-
mayan hatiplerdir.’ dedi.”133

Resûlullah (s.a.v.) bir kavim görüyor. Dudakları deve dudağı 
gibi. Dudaklarını kesiyorlar. Ağızlarına ateşten bir taş koyuyor-
lar. Bu taş aşağılarından çıkıyor. Onlar, yetim malı yiyenlerdir. 

Bir kavim görüyor, derinlerinden sırım kesilip ağızlarına ta-
kılıyor. Bunlar gammazlardır. Halkın ırz ve namuslarına taar-
ruz ederlerdi.

Başka bir kavim var ki önlerine en leziz etlerden sofra ku-
rulmuş. Onlar o kebapları bırakıp etraftaki ciyfe denilen kok-
muş etleri, laşeleri yiyorlar. Onlar da kendi helal eşlerini bıra-
kıp zina edenlerdir…

“İsrâ ve Mirâc gecesinde üçüncü kat semadan konulmuş bir 
taş gördüm. Cibril’e bunun mahiyetini sordum. Cibril; ‘Ondan 
sorma’ dedi. Ben oradan geçtikten bir müddet sonra tekrar ona 
rast gelip üzerine durdum ve dedim ki; ‘Bu taşın mahiyetini bana 
haber ver.’ Cibril; ‘Bu taş Lût kavmine atılan taşlardan ayrılan 
ve arta kalan bir taştır, ümmetinin zalimlerine hazır beklemek-
tedir’ dedi. Ve ‘O zalimlere çok uzak değildir’ ayetini okudu. 

Ve Allah Resûlü kadınlara, ailenin huzur membaına sesle-
niyor:

“Ey kadın topluluğu! İstiğfarı çoğaltın ve sadaka verin. Ce-
hennemin çoğunluğunu sizlerin teşkil ettiğini gördüm.”

“Biz ne yaptık ki Ya Resûlullah, çoğunluğu teşkil ediyoruz?”
“Çok lanet ediyor ve nimeti inkâr ediyorsunuz. Kocanız bir 

dediğinizi yapmasa, ‘Zaten senden ne gördüm’ diye inkâr edi-
yorsunuz.”

Peygamberimiz (s.a.v.) haber verdiler.
133	 Tergib ve’t-Terhib: 3/234



RAGIP GÜZEL

138

“Mirâc yolculuğunda İbrahim Peygamberi gördüm. Dedi ki:

لامَ تَكَ مِنِّى السَّ دُ اقَْرِئْ امَُّ يَا مُحَمَّ
-Ya Muhammed! Ümmetine benden selam söyle.”134

Ne güzel bir nimet…
İbrahim Aleyhisselâm neslinden olan ümmet-i Muhammed’e 

selam gönderiyor.
Hz. Peygamber (s.a.v.) Salih Peygambere selam verince o ağ-

ladı. Sebebini sordular. Dedi ki:

بُعِثَ بَعْدِى يَدْخُلُ الْجَنَّةَ مِنْ امَُتِهِ اكَْثَرُ  ابَْكِى لِانََّ غُلامَاً 
تِى * نْ يَدْخُلُ مِنْ امَُّ مِمَّ

“Bir genç benden sonra peygamber olarak gönderildi. Onun 
ümmetinden cennete girecekler, benim ümmetimden çok fazla 
olacaktır.”135

Allah-u Teâlâ,  bu büyük hadiseden bahseden ve aynı adı 
taşıyan İsrâ Sûresinde Hz. Peygamberin şahsında bütün in-
sanlığa ahlâk ve fazilet düsturlarını bildirmiştir ki bu esas-
lar, fert, aile ve toplumun huzuru için son derece lüzumludur. 
Hatırlamak bakımından, bu ayetlerin meallerini burada ver-
mek istiyorum:

“Rabbin yalnız kendisine kulluk etmenizi, ana babaya iyi 
davranmayı emretti. Onlardan biri veya her ikisi senin yanında 
yaşlanırsa, onlara karşı ‘Öf’ bile deme, onları azarlama, ikisine 
de güzel söz söyle.”

“Onlara acıyarak alçakgönüllülük kanatlarını ger ve ‘Rab-
bim! Küçükken beni yetiştirdikleri gibi onlara merhamet et’ de.”
134	 Muhtârü’l-Ehadis: 80
135	 Muhtârü’l-Ehadis: 57



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

139

“Yakınına, düşkününe, yolcuya hakkını ver. Ellerindekini sa-
çıp savurma. Saçıp savuranlar şeytanın dostlarıdır. Şeytan ise 
Rabbine karşı çok nankördür.”

“Elini boynuna bağlayıp cimri kesilme, büsbütün açıp tu-
tumsuz olma. Yoksa pişman olur, açlıkta kalırsın.”

“Çocuklarınızı yoksulluk korkusuyla öldürmeyin. Biz on-
lara da size de rızık veririz. Onları öldürmek şüphesiz büyük 
bir günahtır.”

“Sakın zinaya yaklaşmayın. Doğrusu bu çirkindir, kötü bir 
yoldur.”

“Allah’ın haram kıldığı cana haksız yere kıymayın. Haksız 
yere öldürülenin velisine bir yetki tanımışızdır. Artık o da öl-
dürmekte aşırı gitmesin. Zira kendisi ne de olsa yardım gör-
müştür.”

“Yetimin malına, ergin çağa ulaşana kadar, en güzel şeklin 
dışında yaklaşmayın. Verdiğiniz sözü de yerine getirin. Çünkü 
verilen söz sorumluluğu gerektirir.”

“Bir şeyi ölçtüğünüz zaman, tastamam ölçün, doğru terazi ile 
tartın. Böyle yapmak, sonuç itibariyle daha güzel ve daha iyidir.”

“Yeryüzünde böbürlenerek yürüme. Çünkü sen ne yeri de-
lebilir ne de boyca dağlara ulaşabilirsin.”

“Bunların hepsi, Rabbinin katında beğenilmeyen kötü 
şeylerdir.”136

Bu vahyedilen hakikatleri şöyle özetleyebiliriz:
Yalnız Allah’a ibadet etmeli. O’na hiçbir şeyi ortak koşma-

malı, ana babaya hürmet ve itaat etmeli, hısım akrabaya, fakir 
ve yoksullara, yolculara, gurbette kalmış kimselere yardım et-
meli. İsraf ve cimrilikten sakınarak kazancı yerli yerinde har-
camalı. Çocukları öldürmemeli ve onlara gereken değer veril-
meli. Toplum ve aileyi temelden sarsan zinaya ve ona teşvik 
136	 İsra Sûresi: 23-38



RAGIP GÜZEL

140

eden sebeplere yaklaşmamalı. İnsan hayatına saygı göstermeli. 
Yetimlere iyi davranarak, onların haklarını korumalı. Verilen 
sözde mutlaka durulmalı, ölçü tartıda ve her söz ve davranı-
şımızda doğruluğa dikkat etmeli. Hile yapmamalı. Bilinmeyen 
bir şeyin ardına düşüp, körü körüne onun peşinden gitmemeli. 
Yeryüzünde kibir ve gurur taslayarak yürünmemelidir.

Dikkat edilecek olursa bu sayılan prensipler, fert ve toplu-
mun manevi huzuru, iyilik ve güzelliklerin kaynağı ve ahlâkî 
seviyenin tekâmülü için gerekli olan evrensel prensiplerdir. 

Bu prensiplere göre hareket eden bir toplumda, huzur ve sa-
adet oluşur.

Mirâc gibi kutsal bir yolculuktan dönen Peygamberimiz 
(s.a.v.) ümmetine hediyeler getirmiştir.

Allah-u Teâlâ kullarının kurtuluşuna medar olacak olan he-
diyeleri, Habib-i Edibi ile göndermiştir.

Resûl-ü Kibriya Efendimiz, ümmetine üç Mirâc hediyesi ge-
tirdi:

1-Allah-u Teâlâ’ya şirk koşmayanların ilahi mağfirete nail 
olup, cennete gireceği müjdesi,

2-Sûre-i Bakara’nın son iki ayeti. Bu iki ayet-i kerimeyi, 
Cenâb-ı Hakk, Resûlullah Efendimize (s.a.v.) arada vasıta, yani 
Cebrail olmadan vahy etti. 

3-Müslümanların her gün kılmakla mükellef olduğu, beş 
vakit namaz.

Süleyman Çelebi ne güzel benzetir:
“Sen ki Mirâc eyleyip ittin niyaz
Ümmetin Mirâcını kıldın namaz.
Her kaçan kim bu namazı kılalar
Cümle gök ehli sevabın bulalar.”
Bir şairimiz ise şöyle diyor:
“Namaz nedir? Edeb ile huzuruna çıkarak



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

141

Bizi yoktan yaratana gönlümüzü açmaktır.
Bu dünyanın çirkin-iğrenç işlerinden kaçarak
Bir lahzacık arşa uçmak, cehennemden kaçmaktır.”
O namaz ki Mirâc’dan getirilen ulvi hediye.
Haydi, o hediyeyi kabul edelim…
Namazın sonundaki oturuşta, selamdan önceki dualar in-

san hayatı ve nesli ile ecdadı arasındaki güzel bir diyaloğu vur-
gular. Ne deniyor o okuyuşta:

“Allah’ım! Bana dünyada da ahirette de iyilikler ver.”
“Ya Rabbi! Beni, annemi, babamı ve bütün Müslümanları 

bağışla!”
Düşünürsek, bir dua yaygınlığını görürüz.
Herhangi bir yerdeki namaz kılan mümin, bütün din kar-

deşleri için de dua ediyor.
Kâbe’de namaz kılan da Kabr-i Nebi’nin yanında namaz kı-

lan da aynı duayı yapıyor.
Muazzam bir dua ve yakarış manzumesi…
Melekler hayret ediyor.
“Ya Rabbi, senin kulun namazında bütün müminler için dua 

eyledi. Ne sevap yazalım?”
Yüce Mevlâ emir buyurur:
“Şu anda yeryüzündeki bütün müminlerin sayısınca sevap 

yazın.”
“İnsanın namaz kıldığı yer, öldüğü vakit onun için ağlar. Kı-

yamette lehinde şahadet eder.” Hadis-i şerifi de büyük bir müj-
deyi veriyor.

Ne mutlu bu hediyeyi kabul edip namaz kılanlara…
Allah’ın emrini tutarak O’na en yakın an olan secdeye giden 

başlar, huzurlu olacaktır.
Hadis-i Şerif’te buyuruldu:



RAGIP GÜZEL

142

اِذَا قَامَ الْعَبْدُ فِي صَلاتَِهِ ذُرَّ الْبِرُّ عَلَى رَأسِْهِ حَتَّى يَرْكَعَ ، 
اجِدُ عَلَى قَدَمِ  ِ حَتَّى يَسْجُدَ وَالسَّ وَاِذَا رَكَعَ عَلَتهُ رَحْمَةُ اللّٰ

ِ تَعَالَى ، فَالْيَسْألَْ وَالْيَرْعَبْ * اللّٰ
“Kul, namaza başlayınca başına rahmet saçılır. Ta rükûa va-

rıncaya kadar.
Rükûa varınca, Allah’ın rahmeti onu yükseltir. Ta secde 

edinceye kadar.
Secde eden ise Allah’ın iki kademi üzerine secde eder.
O anda istesin hem de canı gönülden.”137

الََّذِى تَفُوتُهُ صَلاةَُ الْعَصْرِ كَأنََّمَا وُتِرَ اهَْلَهُ وَمَالَهُ *
“İkindi namazını kaçıran, ehlini ve malını yitirip tek başına 

kalan gibidir.”138

O kadar önemlidir namaz.
Meymun bin Mihran diyor ki:
“Ben ikindi namazını cemaatle kılmayı kaçırdım. Caminin 

kapısında durdum ki insanlar beni taziye etsinler. Beni üç kişi 
taziye etti.

Şayet oğlum ölseydi, binlerce insan beni taziye etmiş olurdu.”
Hadis-i şerifte buyuruldu:

لَتُنْقَضَنَّ عُرَى اْلِاسْلامَِ عُرْوَةً عُرْوَةً فَكُلَّمَا انْقَضَتْ عُرْوَةُ 
لهُُنَّ نَقْضاً: الَْحُكْمُ وَآخِرِهُنَّ  تَشَبَّثَ النَّاسُ بِالَّتِى تَلِيهَا فَاوََّ

لاةَُ * الصَّ
137	 Muhtârü’l-Ehadis: 15
138	 Câmiü’s-Sağir: 2/117



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

143

“İslâm’ın halkaları teker teker sökülecek. Bir kulp söküldü-
ğünde insanlar diğerine yapışacaklar. Evvela koparılacak olan 
hüküm, son olarak da namaz halkasıdır.”

Namaz için alınan abdest de ayrı bir nimettir. Müminin ni-
şanıdır.

Resûlullah’a soruldu:
“Ya Resûlullah! Ümmetinden olup görmediğin kimseleri kı-

yamette nasıl tanıyabilirsin?” Resûlullah:
“Ümmetim abdest izleriyle gürr (bembeyaz) muhacel ve 

bulkturlar.”
Devamlı temizlik ve tertip için abdestli olmaya çok önem ve-

rilmiştir. İnsana zindelik, vücuda kuvvet ve canlılık veren bu 
davranış aynı zamanda bir ibadettir de.

İnsan için nur, gönül için sürurdur abdest.
Her an abdestli bulunmaya teşvik vardır.
Peygamberimiz Mirâc gecesi, her nereye gittiyse önünden gi-

den Bilal-i Habeşi’nin nalın seslerini duyunca Bilal’den bu mer-
tebeye hangi amelle eriştiğini sordu. Bilal-i Habeşi:

“Abdestimi muhafaza ettim. Bozulduğu yerde yeniledim” dedi.
Abdest, müminin Mirâcına ilk basamaktır. Yüce Hakk’ın 

huzuruna girmeye hak kazanmadır.
Peygamberimiz müjdeyi veriyor:
“Kul abdest aldığında ellerini yıkadığı zaman, hataları el-

lerinden düşüp gider. Yüzünü yıkadığında da yüzünden hata-
ları düşüp gider. Kollarını yıkadığı ve başını mesh ettiği vakit 
kollarından ve başından hataları düşüp gider. Ayaklarını yıka-
yınca ayaklarından hataları düşüp gider.”

İsrâ ve Mirâc’ın üçüncü önemli sonucu ise, Peygamberimi-
zin ümmetinden Allah’a şirk koşanlar dışındakilerin affedile-
bileceklerinin vaat edilmiş olmasıdır. İnsan bilerek ya da bil-
meyerek pek çok günah işleyebilir. İşlenen günahlardan dolayı 



RAGIP GÜZEL

144

pişmanlık duymak ve Allah’tan af dilemek, bir daha günah işle-
memeye azmetmek kaydıyla, Allah-u Teâlâ günahları affedebilir. 
Nitekim bu konuda Kur’an-ı Kerim’de şöyle buyurulmaktadır:

“Allah kendisine ortak koşulmasını asla bağışlamaz. Bun-
dan başkasını (günahları) dilediği kimse için bağışlar. Allah’a 
ortak koşan kimse büyük bir günah (ile) iftira etmiş olur.”139

Muhyiddin-i Arabi Hazretleri Mirâc olayından aldığı ilham ile 
Fas’ta 1198 tarihinde yazmış olduğu ‘Kitabül-İsrâ ilâ Makamu’l-
Asra’ adlı eserinde insanlığa şöyle seslenir:

“Ey insan! İslâm’ı hayatın bineği, temeli eyle. Kur’an’ı rehber 
olarak al. Ve adım adım yüceliklere ulaş. Allah’ın rızasına nail ol!”

Mirâc gecesini iyi değerlendirmek için Kur’an-ı Kerim oku-
malı, namaz kılınmalıdır. Peygamberimize salâvatlarla gece 
ihya edilmelidir. 

Bu gece şöyle bir namaz kılmak da görülmüş, tavsiye edilmiştir:
“Yatsı namazından sonra 12 rekât Hacet namazı kılınır.  Ve 

her rekâtta Fatiha’dan sonra 10 İhlas-ı Şerif okunur. Namaza 
niyet şöyledir: ‘Ya Rabbi, rıza-yi şerifin için niyet eyledim na-
maza. Bu gece yedi kat gökleri ve bütün esrarını göstererek 
muhabbetin ile müşerref kıldığın sevgili Habibin Resûl-ü Zi-
şan Efendimiz hürmetine ben aciz kulunu aff-ı ilahine, feyz-i 
ilahine ve rıza-yi ilahine mazhar eyle.’ Allahuekber.

Namazdan sonra:
-4 Fatiha-i Şerife,
-100 defa ‘Sübhanallahi ve’l-hamdü lillahi vela ilahe illallahü 

vallahu ekber, vela havle vela kuvvete illa billahi’l-aliyyi’l-azim’,
-100 İstiğfar-ı şerif,
-100 Salâvât-ı şerife okunup dua edilir.
Bu namaz her rekâtta yüz İhlas okuyarak, on rekât kılınır 

veya on İhlas yüz rekât kılınırsa; bunu yerine getiren mümin 
139	 Nisâ Sûresi: 4



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

145

bu namazın feyz ve bereketiyle huzur-i ilahiye namaz borçlusu 
olarak çıkmaz.

Hadis-i Şerif’te Mirâc (Receb-i Şerif’in 27.) gecesinin gü-
nünde oruç tutana altmış ay oruç sevabı yazılacağı vaat edilmiş-
tir. O gün öğle ile ikindi asından dört rekât namaz kılınır. Her 
rekâtta Fatiha’dan sonra beş Ayetü’l Kürsi, beş Kafirûn Sûresi, 
beş İhlas-ı Şerif, beş Felâk Sûresi, beş Nas Sûresi okunur.”

Mirâc gecesini dua ve niyazlarla geçirerek gaflete düşmemelidir.
Derviş Ahmed Peşkâri Efendi, Hicri 1206 tarihinde Medine’de 

bulunduğu yıllardaki Receb-i Şerif ayında yapılan merasimi 
şöyle anlatır:

“Malum ola ki Recep ayının yirmi üçünde civardaki Arap 
kabileleri grup grup gelmeye başlarlar. Üç gün, üç gece öyle 
kalabalık olur ki hac vaktinden fazla olur. Hatta gerek kale 
içi gerek harem-i şerifin içi bir insan denizi haline gelir. Or-
talık inim inim inilder. Bunlar öyle âşıklardır ki vasfa gelmez 
ve belde halkı bunlara ‘Rikab’ tabir ederler. Hepsi hecinleriyle 
gelirler. Çoluk çocuk yanlarında, nafakalarıyla birlikte… Kimi 
Yemen’den, kimi Mekke’den, kimi Taif’ten, kimi Doğudan, kimi 
Yembo’dan, kimi Avalim’den, Kuba’dan fevc fevc… Şeyhler ka-
bile kabile yüzleri tozlanmış, gözlerinden yağmur gibi yaş aka-
rak kasideler okurlar. ‘Essalatu vesselamu aleyke ya Şefie’l-
müznibin ya Resûlullah el aman!’ diye feryat-ı figan ederek 
Harem-i Şerif’e dâhil olurlar. Yüzlerini sürerek huzura varıp 
yüce eşiğe sarılıp o derecede ağlarlar ki insan tahammül ede-
mez. Bir adamın kalbi taş olsa yağ gibi erir. Bu hava içinde üç 
gün, üç gece Harem-i Şerif’in içinde halka halka huzura karşı 
otururlar. İçlerinden birisi arabi elhan ile Peygamberimizi öven 
bir şiir okumaya başlar:

‘Merhaben bik ya Muhammed, merhaben merhaben!.. Merha-
ben ya hilal…’ diye niyaz, tazarru ve istirhama başlarlar. Harem-i 
Şerif’in içinde hazır olanların vücutlarına, ellerinde olmaksızın 



RAGIP GÜZEL

146

bir titreme gelir. Her bir kılı, ok gibi elbisesinden dışarı çıkıp 
gözlerinden akan yaş tarife sığmaz. Kimse takat getiremez. Üç 
gün, üç gece bu hal üzre olurlar. Dördüncü gün ki Mirâc gece-
sidir. İkindi namazından sonra Babü’r-rahme önünde huzura 
karşı bir kürsü koyup Peygamberimizin mecizelerine ve Mirâc’a 
dair dini şiirler okunur, konuşmalar yapılır.

Şehrin bütün ileri gelenleri hazır bulunur. Harem-i Şerif’in 
içi, dışı ve o meydan o kadar kalabalık olur ki iğne atsan yere 
düşmez. Güneş batıncaya kadar salât-u selam ederler. Öyle hey-
betli bir meclis olur ki vasfa gelmez.”140

140	 Tayyibetü’l-Ezkâr: 11. Bab



147

GECE İBADETİ

Gecelerin ayrı bir manevi havası vardır. Bütün samimi hisle-
rin, sevgilerin, muhabbetlerin en coşkun anları gece vakitle-

ridir. Bundan dolayıdır ki Mirâc olayı da gece tahakkuk etmiştir. 
Sevinçler gece coştuğu gibi dertler de geceleri çoğalır. Bu-

nun için şair şöyle demiş:
“Şeb-i yeldâyı müneccimle muvakkit ne bilir,
Mübtelâ-yı gama sor kim geceler kaç saat.”
Gecelerin manevi havasından istifade ederek dertleri azalt-

manın bir yolu da gece ibadetidir.
Resûlullah Efendimiz (s.a.v.) buyurdular:

لاةَُ فِي جَوْفِ اللَّيْلِ وَافَْضَلُ  لاةَِ بَعْدَ الْمَكْتُوبَةِ الصَّ افَْضَلُ الصَّ
مُ * ِ الْمُحَرَّ يَامِ بَعْدَ  شَهْرِ رَمَضَانَ شَهْرُ اللّٰ الصِّ

“Farz namazlardan sonra en faziletli namaz, gecenin or-
tasında kılınan teheccüd namazıdır. Ramazan’dan sonra en 
faziletli oruç, Allah’ın ayı olan Muharrem ayında tutulan 
oruçtur.”141

Sevgili Peygamberimiz (s.a.v.), peygamberlikten önce de Hira 
mağarasına çekilir. Orada Rabbine ibadet ve ilticada bulunur. 
O’nun ibadeti Hz. İbrahim Peygamberin dinine göre idi. Bu 
141	 Müslim, Sıyam: 202



RAGIP GÜZEL

148

durum peygamberlik geldikten sonra da devam etmiş ve ken-
disine inanları da böyle yapmışlardı:

Hz. Aişe (r.a.) validemizin beyanına göre Allah elçisi ve ona 
uyanlar, ilk bir yıl süreyle geceleri o kadar namaz kılmışlar ki 
ayakları şişmişti. Yüce Allah onlara gece ibadetlerini hafifleten 
bir ayet indirmişti ki bu ibadet farz iken nafileye çevrilmiştir:

يْلَ الِاَّ قَلِيلاً * نِصْفَهُ اوَِ انْقُصْ مِنْهُ قَلِيلاً * اوَْ زِدْ عَلَيْهِ  قُمِ اللَّ
وَرَتِّلِ الْقُرْآنَ تَرْتِيلاً *

“Geceyi tamamen değil de yarısını yahut yarıdan az eksi-
ğini veya fazlasını yatmadan (ibadetle) geçir. Ve Kur’an’ı tane 
tane oku.”142

Gece namazının hafiflemesine rağmen Allah’ın elçisi ve 
onunla birlikte olanlar gece namazlarına devam etmişler, ge-
cenin manevi zevkini tattıkları için kendi istekleriyle gece na-
mazlarına devam etmişlerdir.

Rabbimiz (c.c.) Resûlullah (s.a.v.)’in yolunu izleyenleri Kur’an-ı 
Kerim’de şöyle metheder:

كَانوُا قَلِيلاً مِنَ اللَّيْلِ مَا يَهْجَعُونَ* وَبِالْاسَْحَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ *
“Geceleri pek az uyurlardı. Seher vakitlerinde de bağışlanma 

dilerlerdi.”143

Bu gece ibadeti Medine devrinde de sürdü.
Seher vakti gecenin en anlamlı, en manevi coşkunluğu olan 

zamanıdır.
“Seher vakti, gecenin son altıda bir vaktidir.”144

142	 Müzemmil Sûresi: 2-3-4
143	 Zâriyat Sûresi: 17-18
144	 Tefsir-i Medarik: 4/181



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

149

تَتَجَافَى جُنوُبُهُم عَنِ الْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفاً وَطَمَعاً 
وَرَزَقْنَاهُمْ ينُْفِقُونَ *

“Rabbine korkuyla ve umutla ibadet ederlerken yatakların-
dan uzak kalır ve kendilerine verdiğimiz rızıktan Allah yolunda 
harcarlar.”145

Allah-u Teâlâ, gece namazı için yataklarından kalkanları 
methü sena buyuruyor.

Muaz bin Cebel (r.a.) bir gün Allah’ın Resûlü ile sabahla-
mış. O’na, kendisini cennete koyacak, cehennemden uzaklaştı-
racak bir amel sormuş. Peygamberimiz (s.a.v.) İslâm’ın beş şar-
tını saydıktan sonra buyurmuş:

“Sana hayır kapılarını göstereyim mi? 
Oruç kalkandır.
Sadaka hataları söndürür.
Ve kişinin gecenin göbeğinde kıldığı namazı.”146

Peygamberimiz (s.a.v.), zikir ehlinden sayılmanın yolunu da 
şöyle gösterir:

“Bir kimse geceleyin uyanır, eşini de uyandırır. İki rekât namaz 
kılarlarsa Allah’ı çok zikreden kadın ve erkeklerden yazılırlar.”147

Gece ibadetiyle ilgili ayetler vardır. Bu ibadeti âdet haline 
getiren şanslı insanlar her zaman mevcut olmuşlardır. Çünkü 
bu ibadet salih kimselerin âdeti olduğunu Peygamberimiz 
Aleyhisselâm haber vermiştir:

لِحِينَ قَبْلَكُمْ وَقُرْبَةٌ إلَى  يْلِ فَاِنَّهُ دَاْبُ الصَّ عَلَيْكُمْ بِقِيَامِ اللَّ
اءِ  آتِ وَمَطْرَدَةٌ للِدَّ يِّ ِ تَعَالَى وَمَنْهَاةٌ عَنِ الِاثْمِ وَتَكْفِيرٌ للِسَّ اللّٰ

عَنِ الْجَسَدِ *
145	 Secde Sûresi: 16
146	 Hâkim, Müstedrek: 2/413
147	 Camiü’s-Sağir: 1/16



RAGIP GÜZEL

150

“Gece namazına kalkmalısınız. Çünkü bu, sizden evvelki sa-
lihlerin âdeti idi. Allah’a bir yakınlıktır. Günahtan alır. Hatalar 
kefaret olur. Bedenden hastalığı atar.”148

İbadetlerin hem maddi hem de manevi yönleri vardır. Bir 
ibadet, bir insanı Allah’a yaklaştırdığı gibi bedenin sıhhat ve 
afiyetine de sebep olmaktadır ki bu da gece kılınan namazlar-
dır. Bu gibi nimete nail olanları Yüce Rabbimiz (c.c.) ne güzel 
methediyor:

داً وَقِيَامَا * وَالَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرَبِّهِمْ سُجَّ
“Onlar, gecelerini Rabb’lerine secde ederek ve divanında du-

rarak geçirirler.”149

“Onlar riyadan uzak olduğu için nafile namazlarını geceye 
tahsis ederler.”150

Tecehhüd, gece uyanıp namaz kılmaktır. Gecenin karanlı-
ğında, herkesin uykuda olduğu bir vakitte uykusunu bölerek 
namaz kılanların samimiyeti ve ihlası tamdır.

Peygamberimiz Efendimiz (s.a.v.) bu namaz hakkında şöyle 
buyurdular:

“İnsanoğlunun gecenin ikinci yarısında kılacağı iki rekâtlık 
namaz, kendisi için dünya ve içindeki şeylerden daha hayırlı-
dır. Eğer ümmetime zorluk çıkarmayacağını bilseydim bu iki 
rekât namazı onlara farz kılardım.”151

“Müminin şerefi, geceleyin namaz kılması; izzeti de insan-
ların elindekine karşı bir beklenti içerisinde olmamasıdır.”152

Hasan-ı Basri Hazretlerine göre teheccüd, yatsıdan sonra kı-
lınan namaz olup biraz uyuduktan sonra kılınır. Peygamberin 
148	 Muhtârü’l-Ehadis
149	 Furkan Sûresi: 64
150	 Beyzavî Tefsiri: 2/170
151	 Ramuzü’l-Ehadis: 291
152	 Camiü’s-Sağir: 2/34



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

151

kendisine farzdır. Ümmetine farz değildir. Faydalı olan nafile 
ibadetlerdendir.

Gece namazı, ruhun derinliğinden, ihlasın zirvesinden fış-
kıran bir aşk ile Allah’ın huzuruna çıkmaktır. Böyle temiz ni-
yetli müminlerin manevi güzelliklerinin yanında bedeni gü-
zellikleri de onlara ilahi bir lütuftur. Rabbimiz (c.c.) buyurdu:

وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ مُسْفِرَةٌ * ضَاحِكَةٌ مُسْتَبْشِرَةٌ *
“O gün, ışıl ışıl parlayan, güleç ve sevimli, sevinçli yüzler 

olacaktır.”153

Bu sevinçliğe sebep ve yüz parlaklığına vesile gece namazı 
kılmaktır. Ve aynı zamanda abdestli bulunmaktır.154

Peygamberimiz (s.a.v.) cennete kolayca girmenin yolunu ne 
güzel beyan buyurmuştur:

لامََ وَصِلِ اْلارَْحَامَ وَصَلِّ بِااللَّيْلِ  اطَِبِ الْكَلامََ وَافَْشِ السَّ
وَالنَّاسِ نِيَامٌ ثمَُّ ادْخُلِ الْجَنَّةَ بِسَلامٍَ *

“Hoş söz söyle, selamı yay. Akrabanla iyi münasebet içeri-
sinde ol, insanlar uykuda iken gece namazı kıl. Sonra Selâmetle 
cennete gir.”155

Rabbimizin öyle müsamahasından, merhametinin bolluğun-
dan haber veren Peygamberimiz, gece namazı kılanların bazen 
uykusu gelip kılamamaları halinde bile sevaptan mahrum kal-
mayacaklarını müjdeliyor:

“Bir kimsenin geceleyin teheccüd namazı kılma âdeti olup 
da uyku galip gelirse, uyuyup uyanamaması halinde Allah-u 
153	 Abese Sûresi: 38-39
154	 Âlûsî Tefsiri: 15/2
155	 Camiü’s-Sağir: 1/37



RAGIP GÜZEL

152

Teâlâ ona teheccüd kılmış gibi sevabını yazar. Onun uykusu da 
kendisi için sadaka olur.”156

Gece namazı kılanların o derece parlaklığı, o derece akse-
den nurları vardır ki semadan o evler rahatlıkla ayırt edilir. 
Melekler teheccüde kalkanların evlerini o nurlardan tanırlar 
ve onlar için istiğfarda bulunurlar.

Gece kalkıp namaz kılmanın insanın manevi hayatına ver-
diği canlılık gibi bedeni hayatına da tesirleri vardır.

Allah Resûlü (s.a.v.), ilahi varlığın manevi ağırlığını o derece 
hissederdi ki devesi bile vahyin yüküne dayanamaz çöküverirdi.

Ya Resûlullah’ın hali!..
Vahiy alma ağır bir sorumluluktur. Soğuk kış günlerinde 

bile vahiy gelirken Resûlullah (s.a.v.) ter içinde kalırdı. Bu hali 
Peygamberimiz (s.a.v.) şöyle beyan buyurmuştur:

“Bana her vahiy geldiğinde canımın alınacağını sanırım.”157

Böyle bir durumda Peygamber Aleyhisselâm, nasıl kendini 
toparlayacak? Afiyete nasıl ulaşacak?

İşte, vahyin meydana getirdiği ağırlığı hafifleten gece na-
mazları oluyordu.

Rabbimiz (c.c.) buyurdu:

انَِّا سَنلُْقِى عَلَيْكَ قَوْلاً ثَقِيلاً * انَِّ نَاشِئَةَ اللَّيْلِ هِيَ اشََدُّ وَطْئاً  
وَاقَْوَمُ قِيلاً * اِنَّ لَكَ فِي النَّهَارِ سَبْحاً  طَوِيلاً *

“Şüphesiz biz senin üzerine ağır bir söz bırakacağız. Ger-
çekten gece ibadeti daha etkili ve okumaya daha elverişlidir. 
Çünkü senin gün boyu süren uğraşların vardır.”158

156	 Müsned: 6/72
157	 Müsned: 2/222
158	 Müzemmil Sûresi: 6-7



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

153

Gece namazları ruhları kuvvetlendirmekte, iradeleri sağ-
lamlaştırmakta ve bedenleri güçlendirmektedir. Gece namaz-
larına kalkmak için bir kolaylık olan kaylûle uykusu vardır. Be-
düzzaman Hazretleri der ki:

“Bu uyku hem ömrü hem rızkı arttırmaya medardır. Çünkü 
yarım saat kaylûle, iki saat gece uykusuna muadil gelir. Demek, 
ömrüne her gün bir buçuk saat ilave ediyor. Rızık için çalışmak 
müddetine, yine bir buçuk saati ölümün kardeşi olan uykunun 
elinden kurtarıp yaşatıyor. Ve çalışmak zamanına ilave ediyor.”159

Geceleri ilahi rahmetten istifade için fırsat kollayan ihlas 
sahipleri o tatlı uykularından fedakârlık yaparak teheccüd na-
mazını âdet haline getirip devam ettirirler.

Peygamberimiz (s.a.v.) buyurdu:

جُلُ  لاةَِ، وَالرَّ فُّ فِي الصَّ َ تَعَالَى لَيَضْحَكُ الَِى ثَلاثََةِ الصَّ انَِّ اللّٰ
بَةِ * جُلُ يقَُاتِلُ خَلْفَ الكيِّ يصُّلِّى فِي جَوْفِ اللَّيْلِ وَالرَّ

“Allah-u Teâlâ, rahmetini şu üç grup üzerine bol bol yağdırır:
1-Namaz için saf tutanlara,
2-Gece yarısı namaz kılanlara,
3-Allah yolunda savaşanlara.”160

Gece namazı kılanların ta ağız içlerine kadar meleklerin 
sokulmaları bu namazın ne derece makbul olduğunu göster-
mektedir. 

Peygamberimiz (s.a.v.) şu tavsiyede bulunmuşlardır:
“Biriniz gece namaz kılmak için kalktığında dişlerini temiz-

lesin. (Misvak-fırça kullansın.) Çünkü namazında okuduğunda 
melek ağzını onun ağzı üzerine koyar ve ağzından çıkan her şey 
meleğin ağzına gider.”161 
159	 Lemalar, 28.Lema: 256
160	 İbn-i Mâce, Mukaddime: 13
161	 Camiü’s-Sağir: 1/23



RAGIP GÜZEL

154

Burada önemli bir tıbbi tavsiye vardır.
Genellikle uykudan kalınca insanın ağzında bir koku olur, 

nefesinin kokusu da insanları rahatsız eder. Dişleri fırçalamak, 
misvak kullanmak bu kokuyu giderir. 

Abdest alanın abdestten sonra kıbleye dönüp su içmesinin 
sünnet oluşu da bu tedbire dayanır. Bilhassa cemaate devam 
edenlerin nefeslerinin temizliğine dikkat etmeleri gerekir.

Gece ibadeti için güzel bir fırsat da Ramazan ayıdır. Çünkü 
sahur yemeği için zaten uyku bölünmüş olmaktadır. Biraz er-
ken kalkarak teheccüd namazı kılındığında sahurun, seherin 
ve teheccüdün rahmetinden istifade edilir.

Hadis-i Şerif’te buyuruldu:

حَرِ عَلَى صِيَامِ النَّهَارِ وَبِا لْقَيْلُولَةِ عَلَى  اِسْتَعِينوُا بِطَعَامِ السَّ
قِيَامِ اللَّيْلِ *

“Gündüz oruç tutmak için sahur yemeğinden, gece kalkıp 
ibadet etmek için öğlen uykusundan yardım isteyiniz.”162

“Kim gece namazını kılar ve namazda ihlaslı olursa Allah-u 
Teâlâ ona dokuz şey ikram eder ki beşi dünyada, dördü ahirettedir.”

جُودِ * سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ اثََرِ السُّ
“Yüzlerindeki nişanları secdelerinin eseridir”163 ayetinin sır-

rını zuhur ettirir. 
Onu salih kullarının kalplerine sevdirir, onu bütün insan-

lara sevdirir, lisanını hikmetle konuşturur.
Kıyamet günü kabrinden yüzü ak ve nurlu çıkarır, ona he-

sabı kolaylaştırır, sırat üzerinden şimşek gibi geçirir, kitabını 
sağından verir.
162	 Müsned: 5/393
163	 Fetih Sûresi: 29



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

155

Cüneyd-i Bağdadi vefat edeceği gün, çok korkulu ve üzgün-
dür. Talebeleri bu halden ürkerler. Hatta içlerinden biri:

“Aman Efendim” der. “Biz sizin şefaatiniz ile kurtulmayı 
ümit ediyoruz. Eğer siz bu kadar sıkıntı çekerseniz bizim ha-
limiz nice olur?”

“Ey dostlarım, yetmiş yılık ibadetimi kıldan ince bir ipe as-
tılar. Kâh o yana kâh bu yana sallanıyor ve ben bu esintinin 
kabul yeli mi, yoksa ret rüzgârı mı olduğunu bilemiyorum.” 
Naaşını yıkayan talebesi su ulaştırmak için mübarek gözlerini 
aralamaya çalışır. Melekler dile gelir:

“Kendini yorma. Cüneyd’in gözü Allah’ın zikri ile kapanmış-
tır ve O’nun dildarını görmeden açılmaz.” Talebelerden biri onu 
rüyasında görür. Merakla sorar:

“Efendim, Allah-u Teâlâ size nasıl muamele etti?”
“İlim ve marifet dolu sözlerimin hiçbir faydası olmadı. Sa-

dece gece kıldığım namazlar imdadıma yetişti” der.
Hadis-i Şerif’te buyuruldu:
“Sizden biriniz (gece) uyuyunca şeytan onun boynuna üç dü-

ğüm düğümler. Her düğüm (yerine) ‘Senin için uzun bir gece 
vardır, rahat uyu’ diyerek eliyle vurur.

O kimse uyanıp Allah’ı zikrederse bir düğüm çözülür. Abdest 
alırsa bir düğüm daha çözülür. Namaz da kılarsa şeytanın dü-
ğümlerinin hepsi çözülür. Artık o teheccüd sahibi düğümü çö-
zülmüş, gönlü hoş ve neşeli bir halde sabaha girer. Fakat zik-
retmez ve abdest alıp namaz kılmazsa gönlü kirli ve uyuşuk bir 
halde sabaha girer.”

“Gece ibadetlerine devam ediniz. Zira o sizden önceki sa-
lih kişilerin âdetidir. Rabbinize yaklaşmaya, günahların silin-
mesine, günah işlemekten uzak kalmaya sebeptir” buyuruldu.

Gece namazı, günahlara kefarettir ve salihlerin âdetidir. Dil-
den ve diğer bütün bedenden fenalığı çıkarır.



RAGIP GÜZEL

156

“Açıldı bu gece rahmet kapısı
Bu bezme Mevlâ’dan ikramlar geldi. 
Zikredip dilimiz andık Mevlâ’ya
Hem Resûl-ü Kibriyâ’dan selamlar geldi.

Aşka gelip Hakk dedi, dağ ile taşlar
Dost aşkıyla döküldü, kan ile yaşlar
Kıyamda, rükûda, secdede başlar
Affına, lütfuna sâiller geldi.

Kovarsan kapından kime gideriz
Yakarsan narında biz ne ederiz
Senden gayrı ilah yok kande gideriz
Dergâhına kulların tevbeye geldi.”
                              (Cerrahi, Halveti)



157

CUMA’NIN FAZİLETİ

Allah katında her gün değerlidir. Çünkü Allah’ın yarattığı 
her şeyde hayırlar ve hikmetler vardır. Fakat bazı zaman-

lar önemli olaylara sahne olduğu için ayrı bir öneme haizdirler. 
Bunlardan birisi de Cuma günüdür.

Cuma gününün faziletini, o günde meydana gelen olayları 
Peygamberimiz Aleyhisselâm şöyle beyan buyurur:

“Üzerine güneşin doğduğu en hayırlı gün Cuma günüdür.
1-Hz. Âdem o gün yaratıldı.
2-Vazifeli olarak yeryüzüne o gün indirildi.
3-Tevbesi o gün kabul edildi.
4-Ruhu o gün alındı.
5-Kıyamet Cuma günü kopacaktır.
6-Yeryüzünden insandan başka hiçbir canlı yoktur ki kıya-

met gününün korkusundan Cuma günü dikkatle bekleyerek sa-
bahlamasın.

7-O günde öyle bir an vardır ki mümin bir kul dua ederken 
Allah’tan bir şey isterse, Allah onu mutlaka kendisine verir.”164

قَائِمٌ  وَهُمَ  مُسْلِمٌ  عَبْداً  يوَُافِقُهَا  لَسَاعَةً لاَ  الْجُمْعَةِ  اِنَّ فِي 
ُ اِيَاهُ * َ فِيهَا خَيْراً اِلاَّ اعَْطَاهُ اللّٰ يصَُلِّى يَسْألُ اللّٰ

164	 Muhtârü’l-Ehadis: 74



RAGIP GÜZEL

158

“Cuma gününde öyle bir an vardır ki Müslüman bir kul na-
maz kılarken o anda Allah’tan hayırlı bir şey dilerse, Allah onu 
mutlaka kendisine verir.”165

“Allah katında günlerin efendisi Cuma’dır.”166

ِ يَوْمَ الْجُمُعَةِ اعَْظَمُ مِنْ يَوْمِ النَّحْرِ وَالْفِطْرِ * دُ الْايََّامِ عِنْدَاللّٰ سَيِّ
“Allah katında günlerin efendisi Cuma günüdür. O, Kurban 

ve Ramazan Bayramı günlerinden de büyüktür.”167

“Cuma günü, önceleri Yahudi ve Hristiyanlara verildi. Fa-
kat onlar onda ihtilafa düştüler. Sonra onlardan alındı. Allah 
onu bize hediye etti. Onu bu ümmete sakladı. Ve onlar için bir 
bayram yaptı. Müslümanlar, insanların en evlâsıdır. Ehl-i ki-
tap Müslümanlara tabidir.”

Ensar şöyle demişlerdi:
“Yahudilerin bir günü vardı. Her yedi günde bir onda top-

lanırlardı. Hristiyanların da yine öyle bir günü vardı. O günde 
Yahudiler gibi toplanıp Allah’ı zikretmeyi, şükretmeyi arzu-
ladılar. Sebt günü Yahudilerin, Ahad günü Hristiyanların idi. 
Aralarında anlaşıp bunu Arabe günü dedikleri Cuma’ya aldı-
lar. Sonra da vazgeçtiler.”168

Müslümanlara bayram olarak hediye edilen Cuma gününün 
kıymeti böyle olunca Cuma’yı hafife almak bir gafletten ziyade, 
büyük bir suçtur.

Peygamberimiz (s.a.v.) bir Cuma hutbesinde farz oluşuyla il-
gili şu bilgileri vermiştir:

“Allah size Cuma namazını bu yılında, bu ayında, bu gününde 
ve bu makamında kıyamete kadar farz kıldı. Kim ben hayatta 
iken veya benden sonra adil veya zalim bir imamı olduğu halde 
165	 Buhârî, Cuma: 37
166	 Camiü’s-Sağir: 1/41
167	 Müsned: 2/292
168	 Hâzin Tefsiri: 4/266



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

159

Cuma namazını hafife alacak veya inkâr ederek terk ederse Al-
lah onun iki yakasını bir araya getirmesin. İşine bereket verme-
sin. Haberiniz olsun ki o kimsenin namazı da zekâtı da haccı 
da orucu da hayırlı değildir. Ta ki tevbe edinceye kadar. Her 
kim tevbe ederse Allah da tevbesini kabul eder.”169 

Rabbimiz (c.c.) buyurdu:

لَوةِ مِنْ يَوْمَ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا  يَا ايَُّهَا الَّذِينَ آمَنوُا اذَِا نَودِىَ لِلصَّ
ِ وَذَرُوا الْبَيْعَ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ اِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُون * اِلَى ذِكْرِاللّٰ

“Ey iman edenler! Cuma günü namaza çağrıldığınız zaman 
hemen Allah’ı anmaya koşun. Ve alışverişi bırakın. Eğer siz ger-
çeği anlayanlar iseniz bu sizin için hayırlıdır.”170

Allah-u Teâlâ, müminlere bayram olarak hediye ettiği Cuma 
gününde zikre davet ediyor. Cuma’nın fazla fazla olan sevapla-
rından istifadeye çağırıyor. Çünkü Cuma günü her amelin de-
ğeri daha fazla olmaktadır.

Ayet-i Celile’de geçen ‘Say’dan maksat koşmak değil, yürü-
mektir. Çünkü namaza koşarak gitmek, telaşla hareket etmek 
sünnete aykırıdır. Peygamberimiz (s.a.v.) namaza yürüyerek gel-
meyi vakar ve sükûneti korumayı emretmiştir.

Hasan-ı Basri Hazretleri der ki:
“Vallahi bu, ayaklarla koşmak değildir. Bu, kalben, niyetle 

ve huşu içerisinde gelmektir.”
Cuma günü iç ezan okunduktan sonra alışverişi bırakıp ca-

miye koşmak farzdır. Bu koşmak, soluk soluğa yetişmek, telaş 
ile koşuşmak demek değildir. Say, koşmak manasında olduğu 
gibi çalışmak, doğru gitmek anlamına da gelir. Burada manen 
hutbe dinlemeye, namaz kılmaya hazır olmak gerektiği ifadesi 
vardır.
169	 İbn-i Mâce, İkâme: 78
170	 Cuma Sûresi: 9



RAGIP GÜZEL

160

Resul-ü Kibriya Efendimiz buyurdular:
“Bana Cebrail geldi. Elinde bembeyaz bir ayna vardı. Dedi ki:
-Bu Cuma’dır. Rabbin onu sana ve senden sonra ümmetine 

bayram olması için sana farz kılıyor. Ben de:
-Bizim için onda ne var? dedim. Dedi ki:
-Sizin için onda hayırlı bir saat vardır ki kim o saatte hayırlı 

bir şey isterse Allah onu ona mutlaka verir. Yahut bir şeyden 
korunması için Allah’a sığınırsa Allah onu korur. Bizce o, gün-
lerin en büyüğüdür. Biz ahirette “Yevmü’l-Mezid” deriz ona.”171

Cuma, bütün mevcudatın da kutlamaya katıldığı bir gündür. 
Semada melekler, yerdeki ve gökteki kuşlar, hayvanlar bile bu 
mübarek günü birbirlerine selam vererek tebrik ederler.

Hadis-i Şerif’te buyuruldu:
“Kuş kuşa, vahşi hayvanlar vahşilere, yırtıcılar yırtıcılara 

derler ki:
-Selâmun aleyküm, bugün Cuma’dır. Mübarek olsun.”172

Hz. Ali (k.v.) der ki:
“Cuma günü olunca şeytan avaresiyle beraber çıkar. İnsan-

lara sokakları güzel ve süslü gösterirler. Yanlarında da bayrak-
lar vardır.

Melekler de camilerin kapıları önlerine otururlar. Sırasıyla 
gelen insanları yazarlar. Bu, hatip minbere çıkıncaya kadar de-
vam eder. Hatip hutbe için minbere çıkınca melekler defterleri 
kapatırlar ve hutbeyi dinlemek için vaziyet alırlar.

Kim ki Cuma günü camiye gelerek namaz kılar, hutbeyi 
dinler ve hoş sözlerle meşgul olmazsa onun için iki ecir vardır. 
Kim de malayani ile meşgul olur, hutbeyi dinlemezse onun için 
iki günah vardır.”
171	 Tergib ve’t-Terhib: 1/489
172	 Râmuzü’l-Ehadis: 60



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

161

“Melekler Cuma günü, namaz vaktinde camide bulunmayan 
kişiyi ararlar. Birbirlerine sorarlar:

-Acaba filan kişi ne yaptı? Acaba camiye gelmeyişinin se-
bebi neydi? 

Ve şöyle yalvarırlar:
-Rabb’imiz! Eğer filan kulun fakirlikten dolayı camiye gel-

mediyse, onu zengin yap. İhtiyaçtan kurtar. 
Eğer hastalıktan dolayı gelmediyse, kendisine şifa ver. 
Eğer bir meşgaleden dolayı geç kaldıysa, onu bu meşgale-

den kurtar.
Eğer herhangi bir oyundan, oynaştan dolayı geç kaldıysa; 

kalbine sana ibadet şevki ver. Kalbini sana ibadet etmeye 
yönelt.”173

Cuma gününün çok ayrı bir özelliği vardır ki o gün amelle-
rin arzı yapılmaktadır. 

Peygamberimiz (s.a.v.) buyurdu:

ِ، وَتُعْرَضُ  تُعْرَضُ الْاعَْمَالُ يَوْمَ الِْاثْنَيْنِ وَالْخَمِيسِ عَلَى اللّٰ
هَاتِ يَوْمَ الْجُمُعَةِ فَيَغْرَحُونَ  عَلَى الْانَْبِيَاءِ وَعَلَى الْآبَاءِ وَالْامَُّ
َ وَلاَ  بِحَسَنَاتِهِمْ وَتَزْدَادُ وُجُوهُهُمْ بَيَاضاً وَاِشْرَافاً فَاتَّقُوا اللّٰ

تُؤْذُوا مَوْتَاكُمْ *
“Ameller Pazartesi ve Perşembe günleri Allah’a arz edilir. 

Cuma günü de peygamberlere, ölmüş ana babalara sunulur. 
Onlar iyilikleri görünce sevinirler. Yüzlerinin beyazlık ve par-
laklığı artar. Öyle ise Allah’tan korkun! Ve günah işlemek su-
retiyle ölülerinize eziyet etmeyin.”174

173	 Tergib ve’t-Terhib: 1/502
174	 Râmuzü’l-Ehadis: 253



RAGIP GÜZEL

162

Cuma günü ölüleri ziyaret ederek, onları sevindirmek gere-
kir. Mezardaki ölü, ziyaret edeni bilir. Hatta ayak seslerini bile 
işitir. Kim ziyarette bulunduysa onu tanır. Ondan dua bekler. 

“Ziyaretten murat
Bu bir duadır.
Bugün bana ise
Yarın sanadır.”
Ölülerimiz dua beklerler. Ruhlarına okunacak bir sûre-i Ya-

sin sebebiyle günahları bağışlanma lütfuna kavuşurlar.
Peygamberimiz (s.a.v.) buyurdular:

مَنْ زَارَ قَبْرَ وَالِدَيْهِ اوَْ احََدِهِمَا يَوْمَ الْجُمُعَةِ فَقَرَأَ عِنْدَهُ )يس( 
غُفِرَ لَهُ *

“Her kim ana babasının veya birinin kabrini Cuma günü zi-
yaret eder, yanında Yasin okursa bağışlanır.”175

ةً غُفِرَ لَهُ  مَنْ زَارَ قَبْرَ ابََوَيْهِ اوَْ احََدِهِمَا فِي كُلِّ جُمْعَةٍ مَرَّ
ا * وَكُتِبَ بَرًّ

“Her kim ana babasının ya da birinin kabrini her Cuma bir 
defa ziyaret ederse bağışlanır ve iyilerden yazılır.”176

Cuma günü şunları yapmak gerekir:
1-Perşembe günü gün batmasıyla Cuma başladığından o gece 

Kur’an okuyup ölülere bağışlamak.
2-Cuma için boy abdesti almak
3-Koku sürünmek
4-Cuma sabahı, sabah namazını cemaatle kılmak

175	 Râmuzü’l-Ehadis: 422
176	 Muhtârü’l-Ehadis: 145



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

163

Hadis-i Şerif’te buyuruldu:

لَوَاتِ صَلاةَِ الْفَجْرِ يَوْمَ الْجُمُعَةِ فِي الْجَمَاعَةِ  لَيْسَ مِنَ الصَّ
وَمَا احَْسِبُ مَنْ شَهِدَهَا مِنْكُمْ اِلاَّ مَغْفُوراً لَهُ *

“Namazlardan hiçbiri Cuma günü cemaatle kılınan sabah 
namazından daha faziletli değildir. Bu namaza katılan kişinin 
günahlarının mutlaka bağışlanacağını ümit ederim.”177

5-Cuma namazından sonra Felak ve Nas Sûrelerini okumak.
Bunlar yedişer defa okunursa Allah-u Teâlâ’nın okuyanı ge-

lecek Cuma’ya kadar kötülüklerden koruyacağını Peygamberi-
miz (s.a.v.) müjdelemiştir.

177	 Camiü’s-Sağir: 2/114





165

ŞABAN AYI

Üç Ayların ikincisi de Şaban’dır. Bu mübarek ayın on beşinci 
gecesi de Berat kandilidir. 

Bu ayda birçok hayırlar husule geldiğinden adına Şaban 
denmiştir. 

Şaban ayı, şerefli, ulvi, beratı kazandırıcı, ilahi ihsana ka-
vuşturucu bir aydır.

Resûlullah Efendimiz (s.a.v.) buyurdular:
“Recep, Allah-u Teâlâ’nın ayı, Şaban benim ayım, Ramazan 

ümmetimin ayıdır. Şaban günahlara kefaret (mağfiretine sebep) 
olan aydır, Ramazan ise günahları temizleyen aydır.”

Bu ay hayır kapılarının açılacağı, bereketin indirileceği, ha-
taların terk edileceği, günahların bağışlanacağı ve yaratılmış-
ların en hayırlısı olan Resûlullah’a (s.a.v.) çokça salâvatın geti-
rileceği bir aydır. 

Böyle olunca, müminlerin bu ay gafletten uyanmaları, geç-
mişte işledikleri günahlardan dolayı tevbe edip, temizlenerek 
Ramazan ayına hazırlanmaları gerekir. Bu ayda Allah’a yalva-
rıp yakarmalı, ayın sahibi olan Peygamber Efendimizi (s.a.v.) 
vesile kılarak Allah’a yaklaşmaya çalışmalıdır. 

Bunları sonra yaparım diyerek tehir etmemeli, geciktirme-
melidir. Zira dünya 3 günden ibarettir. Biri dündür, geçmiştir; 
ibret alınacak gündür. Diğeri bugündür, amme etme günüdür; 
ganimettir. Diğeri de yarındır ki emeldir; tehlikelidir. Ona çıkıp 



RAGIP GÜZEL

166

çıkamayacağını bilemezsin. Aylar da böyledir. Recep geçmiştir, 
tekrar dönmez. Ramazan gelecektir fakat ona kavuşup kavu-
şamayacağını bilemezsin. Şaban ise iki ay arasında bir vasıta-
dır. O ayda ibadetle meşgul olmayı ganimet bilmek icap eder. 

Rabbimiz (c.c.) buyurdu:
“Rabbin, dilediğini yaratır ve seçer. Onların ise seçim hak-

ları yoktur.”178

Yaradan Allah, kulları için en güzel nimetleri seçendir. 
Allah dostları şöyle derler:
“Allah-u Teâlâ, her şeyden dört şeyi seçmiş. Sonra bu dört 

seçilenden de birini seçmiştir:
Meleklerden Cebrail, Mikail, İsrafil ve Azrail’i seçmiş, onla-

rın arasından da Cebrail’i seçerek Peygamberlerine elçilik gö-
revini ona tevdi buyurmuştur. 

Peygamberlerden İbrahim, Musa, İsa ve Muhammed (s.a.v.)’i 
seçmiş, onlardan da Muhammed (s.a.v.)’i seçerek bütün pey-
gamberlerin seyyidi, sonuncusu kılmıştır.

Ashab-ı Kirâm’dan 4 kişi seçmiş; Ebubekir, Ömer, Osman 
ve Ali’yi seçmiş, onlardan da Ebubekir’i seçmiştir.

Günlerden Ramazan bayramı, Kurban bayramı, arefe gü-
nünü ve aşure gününü seçmiş, bunların arasından da arefe gü-
nünü seçmiştir.

Gecelerden Berat, Kadir, Cuma ve Bayram gecesini seçmiş, 
onlardan da Kadir gecesini seçmiştir.

Dağlardan Uhud, Tur-i Sina, Liham ve Lübnan’ı seçmiş, on-
ların arasından da Tur-i Sina’yı seçmiştir.

Yerlerden Mekke, Medine, Beytül Mukaddes ve Meşar-i 
Haram’ı seçmiş, onlardan da Mekke-i Mükerreme’yi seçmiştir. 
178	 Kasas Sûresi: 68



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

167

Mescitlerden Mescid-i Haram, Mescid-i Aksa, Mescid-i Me-
dine ve Mescid-i Tur-i Sina’yı seçmiş, onlardan da Mescid-i 
Haram’ı seçmiştir. 

Nehirlerden Ceyhun, Seyhun, Fırat ve Nil’i seçmiş, onların 
arasından da Fırat’ı seçmiştir.

Aylardan Recep, Şaban, Ramazan ve Muharrem’i seçmiş, 
onların arasından da Şaban’ı seçerek onu Resûl-ü Ekremine 
mahsus ay kılmıştır. Resûlullah (s.a.v.) peygamberlerin en üs-
tünü olduğu gibi, O’na tahsis edilen Şaban ayı da ayların en 
üstünüdür.”

Enes bin Malik (r.a.)’in rivayet ettiği bir Hadis-i Şerif’e göre 
Peygamberimiz (s.a.v.) şöyle buyurmuştur:

“Recep ayının diğer aylara olan üstünlüğü, Kur’an-ı Kerim’in 
diğer kitaplara olan üstünlüğü gibidir.

Şaban’ın diğer aylardan üstünlüğü, benim diğer Peygamber-
lerden üstünlüğüm gibidir.

Ramazan’ın diğer aylardan üstünlüğü, Allah-u Teâlâ’nın in-
sanlar üzerine üstünlüğü gibidir.”

Maneviyat erbabı Şaban kelimesinin harflerinden bile özel-
liklerini şöyle çıkarmışlardır:

Ş: Şerefi
A: Ulviyetti
B: Birr’i (İyilik ve güzelliği)
N: Nuru.
Şaban ayı öyle bir bereketli aydır ki Allah’ın kullarına hayır 

kapıları açılır. Üzerlerine rahmet saçar.
Bu ayda gaflete düşülmemesi gerekir. Sevgili Peygamberi-

miz (s.a.v.) uyarır:
“Şaban, Recep ile Ramazan ayları arasında bir aydır. İnsan-

lar bundan gafildir. Hâlbuki Şaban’da kulların ameli Allah-u 



RAGIP GÜZEL

168

Teâlâ’nın dergâhına çıkarılır. Ben, Şaban’da oruçlu olduğum 
halde amelimin çıkarılmasını arzu ederim.”179

Bereket ayı olan Şaban’ı Şerifi ibadetle geçirmek, Allah’ın 
nimetlerinin bol bol kazanılmasına vesiledir. 

Hadis-i Şerif’te Peygamberimiz (s.a.v.) buyurdular:

ائِمِ فِيهِ  بُ فِيهِ خَيْرٌ كَثِيرٌ لِلصَّ ىَ شَعْبَانُ لِأنََّهُ يَتَشَعَّ اِنَّمَا سُمِّ
حَتَّى يَدْخُلُ الْجَنَّةَ *

“Şaban ayına bu ismin verilmesinin sebebi, bol hayırlar ol-
ması ve onda tutular oruçların dallanıp çoğalarak oruç tutanı 
cennete götüreceği içindir.”180

Hz. Aişe (r.a.) validemiz buyurdular ki:
“Ben Resûlullah’ın Ramazan ayından başka hiçbir ayın tama-

mında oruç tuttuğunu ve başka hiçbir ayda Şaban ayında tut-
tuğu oruçtan daha çok oruç tuttuğunu görmedim.” Resûlullah 
(s.a.v.) Hz. Aişe’ye (r.a.):

“Şaban ayındaki oruç bana en sevimli olandır” buyurduk-
tan sonra:

“Ya Aişe! O öyle bir aydır ki sene içinde ruhu kabz oluna-
cakların (öleceklerin) isimleri ölüm meleğine verilir. Ben de is-
mimin, ben oruçlu iken verilmesini isterim” 

Ümmü Seleme (r.a.) validemiz:
“Resûlullah (s.a.v.), Ramazan ayından sonra hiçbir ayda Şa-

ban ayındaki kadar oruç tutmamıştır” buyurdular.
“Ramazan’dan sonra en faziletli oruç, Ramazana hürmeten 

Şaban ayında tutulan oruçtur. En faziletli sadaka Ramazan’da 
verilen sadakadır.”181

179	 Tergib ve’t-Terhib: 2/116
180	 Camiü’s-Sağir: 1/89
181	 Tirmizî, Zekât: 28



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

169

Şaban ayını iyi değerlendirmeli. Peygamberimiz (s.a.v.)’in 
ayı olduğundan dolayı salâvatlarla günleri ve dilleri ziynetlen-
dirmelidir. 

Resûlullah Efendimize (s.a.v.) salâvat okumaktan maksat, 
Allah’ın emrine uymak ve Peygamber Efendimizin (s.a.v.) üze-
rimizdeki hakkını ödemektir.

Salâvat; Allah’tan rahmet, meleklerden istiğfar ve mümin-
lerden dua demektir. Salâvatın en kısa olanı; Allahümme salli 
ala Muhammedin ve ala âli Muhammed’in”dir ki “Ey Allah’ım! 
Muhammed Efendimizi (s.a.v.) dünyada şerefli, namını yüce ve 
meşhur, güzel dinine devamlı kıl, ahirette sevaplarını sonsuz, 
kendisini her taifeye şefaatçi, cennette yüksek ve nurlu vesile 
makamına; Makam-ı Mahmud’a kavuşturmakta onun ve Ali’nin 
şanını yücelt” demektir. 

Hadis-i şerifte şöyle buyuruldu:
“Başka hiçbir gölgenin bulunmadığı kıyamet gününde üç sı-

nıf insan arşın gölgesi altında bulunurlar. Onlar; ümmetimi sı-
kıntıdan kurtaran, sünnetlerimi ihya eden ve bana çok salâvat 
getirenlerdir.”

“Kim bana Cuma günü ve Cuma gecesi yüz defa salâvat geti-
rirse Allah onun yüz ihtiyacını giderir. Onların yetmişi ahirete 
otuzu da dünyaya aittir. Sonra Allah-u Teâlâ bir melek vazife-
lendirir de size hediyelerin arz olunduğu gibi o salâvatı bana 
arz eder. Muhakkak ben (salâvat okuyanları) hayatımda bildi-
ğim gibi vefatımdan sonra da bilirim.”

Hz. Ebubekir (r.a.) buyurdu:
“Resûlullah’a salâvat okumak, suyun ateşi söndürdüğü gibi 

günahları mahveder. Resûlullah’a selam, köle azat etmekten 
daha faziletlidir. Resûlullah’ı sevmek, Allah yolunda cihat et-
mekten üstündür.”

İbn-i Abdüsselam (r.a.) dedi ki:



RAGIP GÜZEL

170

“Resûlullah’a salâvat okumamız, Allah katında asla onun 
için şefaat istemek değildir. Allah bize iyilik edene hayırlısı 
ile karşılık vermemizi ve karşılıktan aciz olduğumuza da ha-
yır dua etmemizi emretti. Allah-u Teâlâ üzerimizde hesap-
sız hakkı olan Habibi’ne başka bir şeyle karşılık vermekten 
aciz olduğumuzu bildiğinden salâvat ile karşılık vermemizi 
emretti.”

Peygamber Efendimiz (s.a.v.) buyurdular:
“Bana salât getirene kıyamet günü şefaatçi olurum.”
“Allah-u Teâlâ meleklerinden birini vazifelendirdi. O melek 

kıyamete kadar benim kabrimin üzerinde durur. Ümmetim-
den biri bana salât okusa, ‘Ey Ahmed, filan oğlu filan, sana 
salât getirdi’ der. Allah-u Teâlâ bana bir salâvat okuyana, on 
rahmet eder. Daha çok okursa, Allah-u Teâlâ da daha çok rah-
met verir.”

“Allah-u Teâlâ’nın yeryüzünde dolaşan ve ümmetimden bana 
selam ulaştıran melekleri vardır.”

“Siz bana isimleriniz ve simalarınız ile arz olunursunuz. O 
halde bana çok salâvat getiriniz.”

Ebu Talha (r.a.) der ki:
“Resûlullah’ın huzuruna girdim. Mübarek yüzünde neşe 

eseri vardı. 
-Ya Resûlullah, sizi hiçbir zaman bu kadar sevinçli görme-

miştim, dedim. 
-Nasıl olmayayım ki? Cebrail şimdi yanımdan ayrıldı. Bu-

yurdu ki; ‘Ya Muhammed! Ümmetinden sana bir salâvat geti-
rene, Allah-u Teâlâ on sevap yazar. On günahını siler. On de-
rece yükseltir ve bir melek ona senin için ona söylediği gibi 
söyler.’

-Ey Cebrail, kimdir bu melek, dedim.



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

171

-Allah-u Teâlâ sana bir melek vazifelendirdi, yaratıldığından 
kıyamette kabirden kalkıncaya kadar ümmetinden sana her kim 
sana salâvat okursa ona, ‘Sana da Allah rahmet eylesin’ der.

-Allah’ın rahmetinin nihayeti yoktur. Hangi meleğe uğrarsa 
Hz. Muhammed’e salâvat ettiği gibi siz de salât edin der ve 
Allah-u Teâlâ, onun dediği gibi ona cevap verir. Kıyamette de 
salâvatlarınız bana arz olunurlar.

-Kıyamette insanların bana en yakını, bana çok salâvat oku-
yanlarıdır.”





173

BERAT KANDİLİ

Halkımızın ‘Kandil’ olarak adlandırdığı geceler, gönül evle-
rimizi aydınlatan ışıklardır. Mübarek gecelere ‘Kandil’ is-

minin verilmesi, o gecelerde selatin camileri başta olmak üzere 
mabetlerin, dergâhların içlerine ve minarelere kandillerin asıl-
ması ve mahyaların döşenmesi şeklindeki son birkaç asırlık bir 
Osmanlı geleneğine dayanmaktadır. İlk olarak Osmanlı Padi-
şahlarından II. Selim döneminde (1566-1574), camiler aydınla-
tılıp minarelerde kandiller yakıldığı için bu gecelere ‘Kandil’ ge-
celeri denilmiştir.

Gönül evlerimizi aydınlatan kandillerden biri de Berat’tır. 
Şaban ayının on beşinci gecesidir. 

Berat’ın lügât manası; borçtan, suç ve cezadan kurtulmak-
tır. Diğer bir manası da nişan ve ferman demektir.

Kur’an-ı Kerim’de beyan buyuruldu:

فِيهَا يفُْرَقُ كُلُّ امَْرٍ حَكِيمٍ *
“Her hikmetli iş, katımızdan gelen bir buyrukla o gecede 

belirlenir.”182

Berat gecesinde emirlerin levh-i mahfuzdan istinsahına baş-
lanır. Kâtipler bu geceden gelecek yıla kadar olacak olayları ya-
zar. Ve bu Kadir Gecesi’nde bitirilir.
182	 Duhan Sûresi: 4



RAGIP GÜZEL

174

Rızıklara ait nüsha Mikail (a.s.)’e savaş ve tabiat olaylarına 
ait olan Cebrail (a.s.)’e amellerle ilgili nüsha İsrafil (a.s.)’e ölüm 
ve musibetlere ait nüsha da Azrail (a.s.)’e teslim edilir.183

Hatta kişi, adı ölecek listesinde bulunduğu halde pazarda 
yürür, evlenir ve çocuğu olur.184

Kimse mukadderatını bilemediği için herkes günlük işle-
rine devam eder. 

Resûlullah (s.a.v.) Efendimiz Hz. Aişe (r.a.)’ye sordu:
“Ya Aişe! Berat gecesinde neler oluyor biliyor musun?” Hz. 

Aişe:
“Bilmiyorum Ya Resûlullah!” deyince, Peygamberimiz (s.a.v.) 

şöyle buyurdular:
“Bu sene zarfında doğacak ve ölecek olanlar bu gecede tak-

dir ve tespit edilir ve bu gecede canlıların erzakı tertip olunur. 
Onların amelleri ve işleri bu gece Allah-u Teâlâ’ya arz olunur” 
dedi. Hz. Aişe:

“Ya Resûlullah! Allah-u Teâlâ’nın rahmeti olmadan cennete 
girilmeyecek mi?” dedi. Resûlullah:

“Allah’ın rahmeti olmadan hiçbir kimse cennete giremez” 
buyurdular. Hz. Aişe:

“Sen de mi?” dedi. Resûlullah:
“Ben de Rahmet-i İlahi’siz giremem” dedi ve elleriyle başını 

ve yüzünü mesh etti. 
Allah-u Teâlâ rahmet ve mağfiret buyurmazsa cennete kim 

girebilir?
Bütün ümitler o rahmet dergâhına çevrilmiştir.
Musa Peygamber zamanında bir adam vardı. Adı kötülere çık-

mıştı. Ama bu adam denenlere hiç aldırmaz, durmadan Allah’a 
ibadet ederdi. Bir ara Hz. Musa’ya Allah’tan bir buyruk geldi:
183	 Ebu’s-Suud Tefsiri: 8/58
184	 Beyzavî Haşiyesi: 3/310



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

175

“Ey Musa, git o adama söyle! Niçin bana böyle ibadet edip 
duruyor? Bilmiyor mu ki onun adı bir kere kötüler listesine ya-
zılmış.”

Hz. Musa Tanrı’nın buyruğunu alınca o adama gider ve ken-
disine bildirileni o adama söyler. Adam, Hz. Musa’yı sessizce 
dinler. Fakat bu sefer o Yüce Rabbine öncekinden daha çok iba-
det etmeye başlar. Hz. Musa adamın bu yeni halini görünce:

“Behey adam, ben sana ne söylüyorum, sen ne yapıyorsun? 
Tekrar ediyorum. Sen kötüler listesindesin.” Bunun üzerine o 
adam sakin bir şekilde:

“Ey Musa! Senin sözlerini çok iyi anlıyorum. Ama biliyorum 
ki beni ve her şeyi yaratan Yüce Allah’ıma karşı görevlerim var. 
Ben şimdiye kadar ibadet ederek kulluk görevimi yerine getiri-
yordum. Adım kötüye çıktığı için de kimsenin benimle ilgilen-
mediğimi sanıyordum. Senin getirdiğin haberle Yüce Rabbimin 
benimle ilgilendiğini öğrendim. İşte bunun için ibadetimi daha 
da arttırmış bulunuyorum.” Bunun üzerine Yüce Tanrı’dan Hz. 
Musa’ya şu buyruk geldi:

“O sevgili kuluma haber ver. Aslında ben onu imtihan ettim. 
Bu kulumun bana kulluk görevini gönülden yerine getirdiğini 
gördüm. Kendisini affettim. Bunu ona müjdele!” 

Bunun için Berat gecesinde şu duayı yapmak gerekir:

عَدَاءِ فَاثْبُتْهُ فَاِنْ  الَلَّهُمَّ انَْ كُنْتَ كَتَبْتَ اسَْمِى فِي دِيوَانِ السُّ
كُنْتَ كَتَبْتَ اسَْمِى فِي دِيوَانِ الْأشَْقِيَاءِ فَامْحُهُ. وَانَِّكَ قُلتَ فِي 
ُ مَا يَشَاءُ وَيثُْبِتُ عِنْدَهُ عِلْمُ الْكِتَابِ * كِتَابِكَ الْكَرِيمِ يَمْحُواللّٰ

“Allah’ım! Eğer benim ismimi mutlular defterinde yazmış 
isen onu kesinleştir. 

Eğer benim ismimi cehennemlikler listesine yazmışsan onu 
oradan sil.



RAGIP GÜZEL

176

Sen Kitab-ı Kerim’inde şöyle buyuruyorsun:
-Allah, dilediğini ortadan kaldırır, dilediğini de olduğu gibi 

bırakır. Çünkü ana kitabın kaynağı O’nun yanındadır.”185

Hz. Ömer (r.a.), Abdullah İbn-i Mesud (r.a.) gibi büyük sa-
habeler dualarında şöyle derlerdi:

“Rabbim! Beni şekavet ehlinden yazdıysan oradan sil. Saa-
det ehli arasında yaz!”186

Hz. Ömer (r.a.) Beytullah’ı tavaf eder, ağlayarak şöyle derdi:
“Ey Allah’ım! Eğer bana bedbahtlık veya günah yazmışsan 

onu sil. Çünkü sen dilediğini siler, dilediğini bırakırsın. Kitabın 
aslı senin yanındadır. Onu mutluluğa ve bağışlamaya çevir.”187

Allah-u Teâlâ, kullarını merhametiyle kuşatır. Bunun için 
mümin hiçbir zaman Allah’tan ümit kesmemeli, Allah’ın rah-
metine itimat etmelidir. Yüce Allah, kullarının her iyi niyetin-
den dolayı merhamet lütfeder. 

Resûlullah Efendimiz (s.a.v.) şöyle buyurdular:
“Bir adam gayet sıcak bir günde pek susamış halde gider-

ken yolda bir kuyu görüp indi ve su içti. Kuyudan çıktığında 
susuzluktan dili sarkmış ve rutubetli toprağı yemekte olan bir 
köpek gördü:

-Benim susadığım gibi bu da çok susamıştır, diyerek tekrar 
kuyuya indi. Ayakkabısına su doldurdu ve ağzıyla tutarak ku-
yudan çıkıp köpeğe su verdi. Allah-u Teâlâ’da onun bu amelini 
kabul buyurarak onu affetti. Dediler ki:

-Ya Resûlullah! Hakikaten bize bu hayvanlardan ecir, sevap 
var mıdır? Resûlullah:

-Her bir yaş karaciğer sahibi –yani her canlıyı doyurup su-
lamakta ve yardımda bulunmakta- ecir vardır, buyurdu.”
185	 Râd Sûresi: 39
186	 Tefsir-i Kurtubî: 9/329
187	 Hâzin Tefsiri: 3/67



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

177

Tabiinin büyüklerinden İmam Şiblî’yi (r.a.) dostlarından bi-
risi vefatından sonra rüyasında gördü. Ona:

“Ey İmam! Rabbin sana nasıl muamele etti?” diye sordu. O 
şöyle buyurdu:

“Beni huzurunda durdurdu ve ‘Ey Şibli, seni ne sebeple af-
fettim bilir misin?’ dedi. Ben: ‘Salih amelim veya namaz, oruç 
ve haccım yahut daima salihlerle oturmam ve ilim için devamlı 
yolculuk etmem sebebiyledir, ya Rabbi! Zira beni kurtaracak 
ameller olarak inandığım ameller bunlardır. Zannederim ki 
bunlar sebebiyle bana merhamet ettin ve bağışladın,’ dedim.”

Şöyle buyurdu:
“Hayır. Bunlar, dereceleri yükselten amellerdir. Seni şu sebep-

ten affettim. Hatırlar mısın, gayet soğuk bir kış günü Bağdat’ın 
kimsenin olmadığı bir sokağında yürürken küçük bir kediye 
rastlamıştın. Soğuk onu zayıf düşürmüştü. Soğuğun şiddetin-
den bir duvardan diğer duvara sıçrayıp duruyordu. Sen de mer-
hamet edip aldın ve kürkünün içine koyarak soğuktan kurtar-
dın. İşte, o kediye merhametin sebebiyle seni affettim.”

Hâkim b. Keysan şöyle demiştir:
“Allah-u Teâlâ hazretlerinin rahmeti Şaban’ın 15. gecesinde 

kulları üzerine iner. O gecenin rahmeti kime layık görülürse o 
kimse tertemiz olur. Bunun alameti olarak o kişinin halinde bir 
düzelme veya daha iyiye doğru bir gidiş görülür.”

Ata b. Yesar (r.a.)’dan rivayet edilmiştir:
“Şaban’ın on beşinci gecesi bir senelik ameller takdir ve ta-

yin olunur. Bakarsın ki bir adam seyahate çıkmış, hâlbuki onun 
adı diriler defterinden ölüler defterine nakledilmiştir. Bir kimse 
de henüz evlenmiş fakat ismi ölüler defterine geçirilmiştir.” 

Cenâb-ı Fahr-i Kâinat (s.a.v.) Efendimiz bu gecenin ulviye-
tini bize şöyle haber veriyorlar:

“Şaban ayının on üçüncü gecesi idi. Cebrail bana gelerek ‘Ya 
Resûlallah’ dedi. ‘Kalk teheccüd vaktidir, ümmetin hakkında 



RAGIP GÜZEL

178

muradının hâsıl olması için Allah’a dua etmenin zamanı geldi’ 
dedi.”

Peygamber Efendimiz kalktı ve o geceyi ibadetle geçirdi. 
Tanyeri ağarırken Cebrail geldi ve dedi ki:

“Ya Resûlallah! Hz. Allah ümmetinin üçte birini sana bağış-
lamıştır.” Seyyid-i Kâinat Efendimiz (s.a.v.) ağladı ve:

“Ya Cebrail! Kalan üçte ikisinin durumu ne oldu?” diye 
sordu. O da:

“Bilmiyorum,” diye cevap verdi. Şaban’ın on dördüncü ge-
cesi geldi ve aynı şeyi söyledi: “Ya Resûlallah! Kalk ve teheccüd 
namazıyla meşgul ol!” Peygamber Efendimiz (s.a.v.) de sabaha 
kadar ibadetle meşgul oldu. Fecr vaktinde Cebrail yine geldi:

“Hz. Allah ümmetinin üçte ikisini sana bağışlamıştır,” bu-
yurdu. Peygamber Efendimiz (s.a.v.) yine ağlayarak kalan üçte 
birinin durumunu sordu. O da bilmediğini söyledi. Nihayet 
Şaban-ı Şerif’in on beşinci Berat gecesi Cebrail gelerek:

“Müjdeler olsun ya Resûlallah! Şirk koşanların dışında Hz. 
Allah bütün ümmetini sana bağışlamıştır. Başını göğe kaldır, 
bak ne göreceksin?” dedi. Resûl-ü Ekrem (s.a.v.) Efendimiz ba-
şını kaldırınca gördü ki semavatın bütün kapıları açılmıştır. 
Dünya semasından arşa kadar sıralanan bütün melekler sec-
deye kapanmışlar, ümmet-i Muhammed’in günahlarının affe-
dilmesi için dua ediyorlar. 

Bir Hadis-i Şerif’te de şöyle buyuruluyor:
“Şaban-ı Şerif ayının yarısı gecesi olunca, onu ibadetle ge-

çirin. Gününde de oruç tutun. Zira Hakk Celle ve Ala Hazret-
leri o gece güneşin batmasından itibaren dünya semasına rah-
metiyle tecelli edip buyurur ki:

-Yok mu benden mağfiret dileyen, onu affedeyim! Yok mu rı-
zık isteyen, onu rızıklandırayım! Bir musibete uğrayan yok mu, 
onu kaderden kurtarayım! Yok mu şunu isteyen, yok mu bunu 
isteyen! Bu ilahi sesleniş sabaha kadar devam eder”



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

179

Abdülkadir Geylanî Hazretleri, “el-Gunye li’t-Talibi’l-Hakk” 
adlı eserinde şu haberi nakletmiştir:

“Allah-u Teâlâ, Şaban ayının 15. Gecesinde mahlûkatının 
durumlarına bakar. O gece her kimi temiz bulursa ertesi se-
neye kadar temizliğini devam ettirir. Bu gece de Allah-u Teâlâ 
kullarına bakar, mümin olanları bağışlar, kâfir olanlara müh-
let verir. Kin ve haset ehli olanları bu durumdan kurtuluncaya 
kadar kendi hallerine bırakır.”188

Geylanî Hazretlerinin beyanına göre:
“Yeryüzünde bulunan Müslümanların Ramazan ve Kurban 

olmak üzere iki bayramı olduğu gibi, gökyüzündeki meleklerin 
de Kadir ve Berat olmak üzere iki bayramları vardır.”

“Berat gecesinde Peygamberimiz Medine kabristanı olan 
Cennet’ül-Bakî’de mü’minlere ve şehitlere istiğfar ve dua edi-
yordu. 

Aişe validemiz (r.a.) sorunca:
-Bu gece Şaban’ın on beşinci gecesidir. Cenâb-ı Hakk bu ge-

cede Ben-i Kelb kabilesinin koyunlarının tüyleri kadar kimseyi 
cehennemden halas eder. Fakat bu gece;

1-Müşrikler
2-Kinciler
3-Sıla-i rahmi kesen 
4-Kibirliler
5-Ana-babaya asi
6-Ayyaşların 
yüzlerine bakmaz, buyurdu.”189

Şaban ayının on beşinci gecesi olan Berat’ın ne derece mu-
kaddes olduğunu şu hadis-i şerif beyan etmektedir:
188	 Gunyetü’t-Talibin: 1/191
189	 Tergib ve’t-Terhib: 2/118



RAGIP GÜZEL

180

“Şaban’ın on beşinci gecesi olduğu zaman o geceyi ibadetle 
geçirin. Gündüzünü de oruçla ihya ediniz. Çünkü Allah, o gece 
güneş doğuncaya kadar dünya âlemine rahmet nazarıyla tecelli 
eder ve buyurur ki

الَاَ مِنْ مُسْتَغْفِرٍ فَاغَْفِرَ لَهُ؟
الَاَ مِنْ مُسْتَرْزِقٍ فَارَْزُقْهُ؟ 
الَاَ مِنْ مُبْتَلَىً فَاعََافِيَهُ ؟

الَاَ كَذَا الَاَ كَذَا حَتَّى يَطْلُعَ الْفَجْرُ  *
-Yok mu istiğfar eden, mağfiret edeyim
-Yok mu rızık isteyen, rızıklandırayım
-Yok mu dert ve musibete uğrayan, şifa vereyim
Daha ne gibi dilekleri olanlar varsa istesinler vereyim.”190

Peygamberimiz (s.a.v.) müjdeliyor:

ُ  اِلَيْهِ  نْبَ فَاِذَا ذَكَرَهُ اخََذْنَهُ وَاِذَا نَظَرَ اللّٰ اِنَّ الْعَبْدَ لِيَعْمَلُ الذَّ
ارَتِهِ بِلاَ  قَدْ اخََذْنَهُ  غَفَرَ لَهُ مَا صَنَعَ قَبْلَ انَْ يَاْخُذَ فِي كَفَّ

صَلاةٍَ  وَلاَ صِيَامٍ *
“Kul bir günah işler, onu hatırladıkça üzülür. Onun üzüldü-

ğünü gören Allah, o daha namaz ve oruç gibi günahına kefaret 
olacak bir amel işlemeye başlamadan onu affeder.”

Günahtan pişman olmak, onun üzüntüsünü duymak hakiki 
bir tevbe demektir. Allah böyle kullarını affeder.”191

190	 Tergib ve’t-Terhib: 2/119
191	 Camiü’s-Sağir: 1/72



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

181

Hz. İsa zamanında hayatını azgınlık, günah ve gafletle geçi-
ren bir zalim vardı. Çok günahkârdı. Amel defterinde adeta yer 
kalmamıştı. O günahkârın karşı tarafında bir de abid vardı. Hz. 
İsa bir gün o abide uğradı. Onunla sohbette bulundu. Günahkâr 
bunları uzaktan seyre daldı. Hem onları süzüyor hem de ken-
dinden utanıyordu. İçi yanıyor, tutuşuyor, ah ediyordu. Gaf-
letle geçen ömrü için gözlerinden yaşlar akıtıyor, Allah’a yal-
varıyordu. Diyordu ki:

“Ey yüce Allah’ım! Günahımı sen bağışla. Ben de iyi ve te-
miz bir kulun olayım.” 

Öbür tarafta abid, gurur ile günahkâra bakıyor ve içinden 
şöyle diyordu:

“Şu bedbaht neden bizi süzüyor? Yanımıza gelmek mi isti-
yor? Buraya gelecek adam mıdır o? Ya Rabbi! Yarın mahşerde 
beni bu adamla haşretme!”

Onlar bu haldeyken Allah, İsa Peygambere emir buyurdu:
“İkisinin de dualarını kabul ettim, inleyerek, yanarak bana 

yalvaran günahkârın duasını kabul edip, onu cennete koyuyo-
rum. Abid, günahkârla bir olmaktan utanıyorsa onu da gururu 
sebebiyle cehenneme koyuyorum.”

Berat gecesinin 5 ayrı özelliği vardır:
1-Bütün hikmetli işlerin ayrımına başlanması,
2-Bu gecede yapılacak ibadetlerin diğer vakitlere nispetle, 

kat kat sevaplı olması,
3-İlahi rahmetin bütün âlemi kuşatması,
4-Allah’ın af ve bağışlamasının coşması,
5-Peygamberimize tam bir şefaat yetkisinin verilmiş olması.
“Berat gecesinde İsmail Peygamberin ayaklarının altından 

zemzem suyu çıkmıştır. Her sene zemzem suyu Şaban’ın 15’inde 
artmakta ve o halde bırakılacak olursa taşmaktadır.”192

192	 Muzicâzü’l-Enbiya: 94



RAGIP GÜZEL

182

Berat’ın bereketiyle Allah-u Teâlâ’nın rahmetinden istifade 
etmelidir.

Allah-u Teâlâ’ya yönelmeli, kin ve düşmanlık duyguların-
dan sıyrılmalı, insanlara karşı da merhametli davranılmalıdır 
ki, ilahi merhamete kavuşulsun.

Hadis-i Şerif’te buyuruldu:

ُ إِلَى جَمِيعِ خَلْقِهِ لَيْلَةَ الِنِّصْفِ مِنْ شَعْبَانَ فَيَغْفِر  عُ اللّٰ يَطَلِّ
لِجَمِيعِ خَلْقِهِ اِلاَّ لِمُشْرِكٍ اوَْ مُشَاحِنٍ *

“Şaban ayının 15’inde Cenâb-ı Hakk, kullarına bakarak müş-
riklerle kin ve düşmanlık güdenler hariç olmak üzere hepsinin 
suç ve günahlarını affeder.”193

Rivayet edildiğine göre, Şaban’ın 15. Gecesi 100 rekât namaz 
kılınır. Her rekâtta Fatiha’dan sonra 10 defa İhlas-ı Şerif (Kul 
hüvallahü ahad) okunarak kılınan bu namaza Salât-ı Hayr de-
nir. Selef-i Salihin (geçmişin müttekileri) bu namazı bir araya 
gelerek cemaatle kılarlardı.

Hasan-ı Basri: 
“Resûlullah’ın Ashabından 30 kişi bana haber verdiler ki 

bir kimse bu namazı şu gece kılsa, Allah-u Teâlâ 70 rahmet 
bakışı ile öyle bir bakar ki her bir bakışta o kimsenin 70 ihti-
yacını görür; o ihtiyaçlarının en azı, onun günahlarını mağfi-
ret etmesidir.”

Namaza şöyle niyet edilir:
“Ya Rabbi, niyet ettim senin rıza-yı şerifin için namaza. Beni 

afv-ı ilahine, feyz-i ilahine mazhar eyle. Kasvet-i kalbden, dünya 
ve ahiret sıkıntılarından halas eyleyip süeda defterine kaydeyle.”

Her rekâtta Fatiha’dan sonra on İhlas-ı Şerif okunur. İki 
rekâtta bir selam verilerek yüz rekâta tamamlanır. 
193	 Tergib ve’t-Terhib: 3/459



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

183

Namazdan sonra, Allah-u Teâlâ’nın ‘Hu’ ism-i şerifini ebced 
hesabına göre değeri on birdir. Resûlullah Efendimizin isimle-
rinden ‘Taha’nın ebced hesabıyla değeri de on dörttür. Bu yüz-
den aşağıdaki on bir şey on dört kere okunur:

1-İstiğfar, on dört kere
2-Salâvat-ı Şerife, on dört kere
3-Fatiha-i Şerife (besmeleyle), on dört kere
4-Ayetü’l Kürsi (besmeleyle), on dört kere
5-Tevbe Sûresinin son iki ayeti olan Lekad caeküm… (bes-

meleyle), on dört kere
6-On dört kere ‘Yasin, yasin…’ dedikten sonra Yasin-i Şerif 

(Yasin-i Şerifte yedi zahiri, yedi batini ‘Mübin’ vardır, böylece 
o da on dört olur)

7-İhlas-ı Şerif (besmeleyle),  on dört kere
8-Felak Sûresi (besmeleyle), on dört kere
9-Nas Sûresi (besmeleyle), on dört kere
10-‘Sübhanellahi ve’l-hamdü lillahi vela ilahe illallahü val-

lahü ekber vela havle vela kuvvette illa billahi’l-aliyyi’l-azim’ 
on dört kere

11-Salâvat-ı Şerife (Salât-ı münciye okumak daha faziletli-
dir), on dört kere okunur ve dua edilir.

Şaban-ı Şerif’in 15. Berat gecesi akşam namazından sonra üç 
kere Yasin Sûresi ve her birinin sonunda Berat duası okunacak-
tır. Birinci Yasin-i Şerif’ten sonra bu dua okunurken Allah’ın said 
kullarından olmak niyetiyle okunacaktır. İkinci defa okunurken 
hayırlı ömür uzunluğu ile okunacaktır. Üçüncü defa okunurken 
kaza ve belalardan emin olup, hayırlı rızık için okunacaktır. 

Temize çıkmak kadar insanı sevindiren, yeniden dünyaya ge-
liş kadar tazelendiren bir nimet tasavvur edilemez. Suçlu san-
dalyesindeki sanık, berat etmek için çırpınır durur. Avukatla-
rına başvurur. Çalışmalarının kabul edilmesi, tasvip görmesi 



RAGIP GÜZEL

184

için dernek kongrelerinde ibra maddesi konur. Bütün bu ko-
nuşmalar, yılmadan çalışmalar hep temize çıkabilme, güzel bir 
isim bırakabilme çabalarıdır. 

Şu geçici dünyada belirli bir ömür için bu kadar çalışma, bu 
kadar gayret ve fedakârlık yapılırsa ya ebedi bir âlemde ölüm-
süz bir hayat için neler yapılmaz ve nelere katlanılmaz ki?

Ebedi olanı kazanabilmek, sınırsız bir huzur duyabilmek, 
Rabbimizin, bütün Peygamberlerin ve bizim Peygamberimiz 
Hz. Muhammed (s.a.v.)’in huzurunda ümmeti vasfını alabil-
mek için nasıl çalışmak, nasıl çabalamak gerek?

İşte insanı, inanmış ve iman etmiş insanı bekleyen vazife bu:
Defterini temiz kapamak. Alnı ak, gönlü pak olarak Ahkemü’l-

Hâkimin olan Yaradan’ın huzuruna varmak. Ömür sahifeleri-
nin kirlenmediğini, hep ibadet ve itaat numuneleriyle dolu ol-
duğunu o âlemde ortaya koymak…

İnsanın temize çıkması, bir ömür boyu yaptıklarının ibra edi-
lerek tasdik edilmesi, beratını alarak Cennet’e ve Cemalullah’a 
ulaşması ne büyük lütuf ve ne büyük bir sevinçtir.

Mübarek ayların nurundan, berat gecesinin şuurundan isti-
fade ederek Rabbimize yönelmek, hareketlerimize Allah rızasına 
uygun bir düzen verebilmek, berata giden ilk adım olacaktır.

O halde gecenin karanlığında geçen günlerimizi geride bıra-
kıp, seher vaktinin berat müjdesini alalım. Ve Rabbimizi hoşnut 
edecek çalışmaları nasıl yapacağımızı planlayalım. “Kişi sevdi-
ğiyle beraberdir” sırrına ermek için Peygamberlerin, sıddıkla-
rın, şehitlerin ve salih kulların yürüdükleri yolu takip edelim. 
Allah rızasına giden bütün davranışları gösterelim. 

Biz günahkâr kullar, şeytana ve şeytanlaşmış insanlara uya-
rak doğru yolu bırakan insanlar bu geceyi iyi değerlendirelim. 

Bu kapının asla ümitsizlik kapısı olmadığına inanalım. Affı 
bol, rahmeti geniş Allah’ımızın bu gece bahşettiği nimete erelim.



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

185

O, yüceler yücesinin kapısına giderek artık doğrudan dön-
meyeceğimizi, bütün emirlerini severek yerine getireceğimizi 
günahlarla dolu ellerimizi dergâhına açarak dile getirelim. 

Kendi kendimize söz verelim. Beratı almak için bu gecenin 
nurundan istifade edelim.

Açıldı bu gece rahmet kapısı
Bu bezme Mevlâ’dan ikram geldi.
Zikredip dilimiz andık Mevlâ’yı
Hem Resûl-ü Kibriya’dan selamlar geldi.

Aşka gelip Hakk dedi dağ ile taşlar
Dost aşkıyla döküldü kan ile yaşlar
Kıyamda, rükûda, secdede başlar
Affına, lütfuna sâiller geldi.

Kovarsan kapından kime gideriz
Yakarsan narından biz ne ederiz
Senden gayri ilah yok kande gideriz
Dergâhına kulların tevbeye geldi.





187

DUANIN ÖNEMİ

Allah-u Teâlâ (c.c.) kullarını dua etmeye davet ediyor:

وَقَالَ رَبُّكُمْ ادَْعُونِى اسَْتَجِبْ لَكُم *
“Rabbiniz şöyle buyurdu: 
-Bana dua edin, size icabet edeyim.”194

اعِ اِذَا دَعَانِى فَلْيَسْتَجِيبُوا لِى وَلِيُؤْمِنوُا بِى  اجُِيبُ دَعْوَةَ الدَّ
لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ *

“Dua edenin duasını, dua ettiği anda işitir, ona karşılık ve-
ririm. O halde kullarım da Benim davetime uysunlar ve bana 
inansınlar. Umulur ki doğru yolu bulurlar.”195

Resûl-ü Ekrem Efendimiz (s.a.v.) buyururlar:

كُمْ ارَْزَاقَكُمْ  كُمْ وَيدُِرُّ الَاَ ادَُلُّكُمْ عَلَى مَا ينُْجِيكُمْ مِنْ عَدُوَّ
عَاءَ سِلاحَُ الْمُؤْمِنِ * َ فِي لَيْلَكُمْ وَنَهَارَكُمْ فَانَِّ الدُّ تَدْعُونَ اللّٰ

“Ey Ümmet-i Muhammed! Sizi düşmanların şerrinden necat 
verip kurtaran ve sizi onların ezalarından emin kılan ve rızık-
larınızın bollanmasına ve genişlemesine sebep olan şeye delalet 
194	 Mü’min Sûresi: 60
195	 Bakara Sûresi: 186



RAGIP GÜZEL

188

edeyim mi? Gece ve gündüz daima Allah-u Teâlâ’ya yalvarınız, 
dua ediniz. (Ve ondan maddi ve manevi ihtiyaçlarınızı isteyi-
niz) Çünkü dua muhakkak müminin silahıdır.”196

Müminin kıymeti dua iledir. Çünkü dua eden kendi acziye-
tini ifade ederek kudreti sonsuz olan Yüce Yaratıcıya sığınmış-
tır. Halini O’na arz etmiştir. Onun için tevazuu ve boyun bükü-
şüyle Allah-u Teâlâ’nın katında ayrı bir mevkide bulunduğunu 
göstermiştir. Ve hem de Allah’ın dua çağrısına uymuştur. 

Rabbimiz (c.c.) beyan buyurur:

قُلْ مَا يَعْبَؤُا بِكُمْ رَبِّى لَوْلاَ دُعَاؤُكُمْ *
“Resûl’üm de ki:
-Dua edip yalvarmanız olmasa Rabbim size ne diye değer 

versin?”197

Kulun yalvarışı ile değer kazandığı gibi dua da Allah katında 
diğer ibadetlerden daha değerlidir. 

Hadis-i Şerif’te buyuruldu:

عَاءِ * ِ تَعَالَى مِنَ الدُّ لَيْسَ شَيْءٌ اكَْرَمَ عَلَى اللّٰ
“Allah katında duadan daha değerli bir şey yoktur.”198

عَاءِ حَتَى اذَِنَ لَهُ فِي اْلِاجَابَةِ * ُ لِعَبْدٍ فِي الدُّ مَا اذَِنَ اللّٰ
“Allah bir kula dua etmesini müyesser etmişse mutlaka ka-

bul etmeyi de müyesser kılmıştır.”199

Dua eden insan talihli insandır. Allah’ın ihsanına müyesser 
olmuş, bahtı açık olan kişidir. 
196	 Tergib ve t-Terhib: 2/483
197	 Furkan Sûresi: 77
198	 Müsned: 2/362
199	 Camiü’s-Sağir: 2/121



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

189

ُ تَعَالَى لِجِبْرِيلَ لاَ  َ فَيَقُولُ اللّٰ اِنَّ الْعَبْدَ الْمُؤْمِنَ لَيَدْعُوا اللّٰ
تُجِبْهُ فَانِِّى احُِبُّ انَْ اسَْمَعَ صَوْتَهُ وَاِذَا وَعَاهُ الْفَاجِرَةُ قَالَ يَا 

جِبْرِيلَ اقَْضِ حَاجَتَهُ اِنِّى لاَ احُِبُّ انَْ اسَْمَعَ صَوْتَهُ *
“Muhakkak ki mümin bir kul Allah’a dua eder. Allah-u Teâlâ, 

Cibril’e:
-Ona icabet etme. Çünkü ben onun sesini işitmeyi seviyo-

rum, buyurur. Günahkâr bir kul dua edince de:
-Ya Cibril! Onun ihtiyacını ver. Çünkü ben onun sesini duy-

mayı sevmiyorum, buyurur”200 diyor. 
Dua eden her zaman kazançlıdır. Hiçbir kaybı da yoktur zaten.

ا ذَنْبٌ يغُْفَرُ  عَاءِ اِحْدَى ثَلاثٍَ اِمَّ اِنَّ الْعَبْدَ لاَ يَخْطِئهُُ مِنَ الدُّ
خَرُ لَهُ * ا خَيْرٌ يدَُّ لُ لَهُ وَاِمَّ ا خَيْرٌ يعَُجَّ لَهُ وَاِمَّ

“Muhakkak kul üç şeyden birini almaktan şaşmaz. Ya du-
ası sebebiyle günahı bağışlanır. Ya peşin bir mükâfat alır. Ya da 
ahirette kendisi için hayırlara, mükâfatlara nail olur.”

Mevlânâ anlatır:
“Birisi her gece kalkıp Allah’ı anıyor, O’na dua ediyordu. 

Şeytan ona dedi:
-Ey devamlı Allah’ı anan kişi! Bütün gece Allah deyip ça-

ğırmana, yakarmana karşılık seni buyur eden var mı ki? Sana 
bir tek cevap bile gelmedi, daha ne zamana kadar böyle yaka-
rıp dua edeceksin?

Adamın gönlü kırıldı, başını yere koydu ve hüzün içinde 
uyudu. Rüyasında ona şöyle dendi:

-Kendine gel, uyan. Niye duayı, zikri bıraktın? Neden usandın? 
200	 Râmuzü’l-Ehadis: 195



RAGIP GÜZEL

190

Adam:
-Buyur diye bir cevap gelmiyor ki! Artık kapıdan kovulmak-

tan korkuyorum, dedi. 
Bunun üzerine ona dendi ki:
-Senin Allah demen O’nun buyur demesi sayesindedir. Se-

nin yalvarışın, Allah’ın senin ruhuna haber uçurmasındandır. 
Senin çabaların, çareler araman, Allah’ın seni kendine yaklaş-
tırması, ayaklarındaki bağları çözmesindendir. Senin korkun, 
sevgin, ümidin, Allah’ın lütuf kemendidir. Senin her “Ya Rabbi” 
demenin altında, Allah’ın buyur demesi vardır. Gafilin, cahi-
lin gönlü bu duadan uzaktır. Çünkü “Ya Rabbi” demeye izin 
yok ona. Ağzında da kilit var onun, dilinde de… Zarara uğra-
dığı zaman, ağlayıp sızlanmasın diye Allah ona dert, ağrı, sızı, 
gam, keder vermedi. 

Artık anla ki Allah’a dua etmeni, O’nu çağırmanı sağlayan 
dert, dünya saltanatından daha iyidir. Dertsiz dua soğuktur. 
Dertliyken yapılan dua ise gönülden kopar.”

Hadis-i şerifte buyuruldu:
“Bir topluluk ellerini yukarı kaldırıp Allah’tan bir şey isterse 

istedikleri şeyi ellerine koymak Allah üzerine bir hak olur.”201

İsteyenin Allah’a sığınması, Allah-u Teâlâ’dan istemesi, Allah’ı 
memnun eder. İçten gelecek, ihlasla edilen dualar kabul görür.

Resûl-ü Kibriya Efendimiz buyurdu:

َ عَزَّ وَجَلَّ  َ وَانَْتُمْ مَوقِنوُنَ بِاْلِاجَابَةِ وَاعَْلَمُوا انََّ اللّٰ ادُْعُوا اللّٰ
لاَ يَسْتَجِيبُ دُعَاءً مِنْ قَلْبٍ غَفِلٍ *

“Kabul olunacağından emin olarak Allah’a dua ediniz. Bi-
liniz ki Allah-u Teâlâ gafil bir kalbin duasını kabul etmez.”202

201	 Camiü’s-Sağir: 2/123
202	 Tirmizî, Daavât: 65



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

191

Bütün inancıyla, gönül dolgunluğu ile istenildiğinde Allah 
duayı kabul buyurur. 

Gaflet içinde dua olmaz.
Her zaman Allah’a yalvarmalı. Tevazu içinde…
Kıbleye dönerek, diz üstü oturarak edep ve ihtiram ile Yüce 

Dergâha elleri açmalıyız.
Bilhassa gecenin seher vaktinde yapılan dualar çok makbul-

dür. Saatleri ganimet bilmelidir.
“Horasan Valisi Abdullah bin Tahir, çok adil idi. Jandarma-

ları birkaç hırsız yakalamış, valiye bildirmişlerdi. Hırsızlardan 
biri kaçtı. Hiratlı bir demirci, Nişabur’a gitmişti. Bir zaman 
sonra, evine dönüp gece giderken bunu yakaladılar. Hırsızlarla 
beraber, valiye çıkardılar:

-Hapsedin, dedi. 
Demirci, hapishanede abdest alıp, namaz kıldı. Ellerini uzatıp:
-Ya Rabbi! Günahım olmadığını ancak sen biliyorsun. Beni 

bu zindandan ancak sen kurtarırsın. Ya Rabbi! Beni kurtar! 
diye dua etti. 

Vali o gece rüyasından dört kuvvetli kimse gelip tahtını ter-
sine çevirecekleri vakit uyandı. Hemen abdest alıp iki rekât na-
maz kıldı. Tekrar uyudu. Tekrar o dört kimsenin tahtını yıkmak 
üzere olduğunu gördü ve uyandı. Kendisinde bir mazlumun ahı 
olduğunu anladı. Hemen o gece, hapishane müdürünü çağırıp:

-Bir mazlum kalmış mı? dedi. Müdür:
-Bunu bilemem. Yalnız, biri namaz kılıp çok dua ediyor. 

Gözyaşları döküyor, deyince onu getirtti. Halini sorup anladı. 
Özür dileyip:

-Hakkını helal et ve bin gümüş hediyemi kabul et ve her-
hangi bir arzun olunca bana gel, diye rica etti. Demirci:

-Hakkımı helal ettim ve hediyeni kabul ettim. Fakat işimi, 
dileğimi, senden istemeye gelemem, dedi. Vali:



RAGIP GÜZEL

192

-Niçin? deyince.
-Çünkü benim gibi bir fakir için, senin gibi bir sultanın tah-

tını birkaç defa tersine çeviren sahibimi bırakıp da dileklerimi 
başkasına götürmem kulluğa yakışır mı? Namazlardan sonra 
ettiğim dualarla, beni nice sıkıntıdan kurtardı. Nice muradıma 
kavuşturdu. Nasıl olur da başkasına sığınırım? Rabbim, niha-
yeti olmayan rahmet hazinesinin kapısını açmış, sonsuz ihsan 
sofrasını, herkese yaymış iken, başkasına nasıl giderim? Kim 
istedi de vermedi? İstemesini bilmezsen alamazsın. Huzuruna 
edeple çıkmazsan, rahmetine kavuşamazsın.”

Şair ne güzel ifade etmiş:
“Binlerce top ve tüfek, yapamaz asla, 
Gözyaşının seher vakti yaptığını, 
Düşman kaçıran süngüleri, çok defa,
Toz gibi yapar, bir müminin duası.”
İlahi dergâha davete icabet etmeli.
“Evliyanın büyüklerinden Rabia-i Adviyye (r.a.) adamın bi-

rinin dua ederken:
-Ya Rabbi! Bana rahmet kapısını aç! dediğini işitince:
-Ey cahil! Allah-u Teâlâ’nın rahmet kapısı şimdiye kadar 

kapalı mı idi de şimdi açılmasını istiyorsun, (Rahmetin çıkış 
kapısı her zaman açık ise de giriş kapısı olan kalpler, herkeste 
açık değildir, bunun açılması için dua etmeliyiz) dedi.”

“Üç kişi vardır ki onların dualarını Allah mutlaka kabul bu-
yurur:

1-Mazlumun duası,
2-Misafirin duası,
3-Babanın çocuklarına duası.”203

Oruçlunun yaptığı dua, bilhassa iftar sofrasının başında yap-
tığı iltica ve niyaz çok makbuldür. 
203	 Müsned: 2/258



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

193

“Selçuklu Sultanı Alaaddin Keykubat batıya doğru ilerleyen 
Moğol tehlikesine karşı ülkenin önemli merkezlerine savunma 
kaleleri yaptırıyordu. Yapımı tamamlanan bu kalelerden birini, 
dönemin din ve ilim ulusu Sultanü’l-Ulemâ Bahaeddin Veled’e 
(Hz. Mevlânâ’nın babası) gösterip fikrini sordu. O da açıkladı:

-Kale gerçekten çok muhkem (sağlam). Düşman saldırılarını 
göğüsleyecek güçte. Ama yönetimindeki mazlum ve mağdurların 
dua oklarına karşı seni koruyacak bir kale yaptırmayı düşün-
müyor musun? Mazlumların dua oklarına karşı dayanıklı kale 
taştan, tuğladan yapılamaz. Çünkü onları deler, geçer. O kale 
ancak Allah korkusuyla, adalet ve merhametle inşa edilebilir.”

Peygamberimiz (s.a.v.) buyurdular:

ُ لَبَّيكَ عَبْدِى سَلْ تُعْطِ * اذَِا قَالَ الْعَبْدُ : يَا رَبِّ يَا رَبِّ قَالَ اللّٰ
“Kul;
-Ya Rabbi, Ya Rabbi! diye Allah’a dua ettiğinde, Allah-u Teâlâ 

şöyle buyurur:
-Buyur kulum. İste ki sana verilsin.”204

Dua eden insan için bu bile en büyük lütuftur. Sesine Allah-u 
Teâlâ’nın cevap vermesi, iste demesi ne güzel nimettir. İstediği 
verileceğine delalettir. Çünkü vermeyecek olsaydı, ‘İste!’ bu-
yurmazdı. Vermeyecek olsaydı, isteme duygusunu, arzusunu 
vermezdi. İsteme duygusunu verdi ki istediğini de verecektir. 

Kur’an-ı Kerim’de buyurulduğu gibi duaya cevap veren 
Allah’tır. Yeter ki kul, ‘Ya Rabbi’ desin. 

Denizler içinde Yunus’un balık karnında yaptığı duaya ce-
vap veren Allah, kulunu yalnız ve cevapsız bırakmaz.  Peygam-
berimiz (s.a.v.) bize bunu hatırlatıyor:

-Yunus’un balığın karnında iken yapmış olduğu dua şudur:
204	 Râmuzü’l-Ehadis: 56



RAGIP GÜZEL

194

لاَ اِلَهَ اِلاَّ انَْتَ سُبْحَانَكَ اِنِّى كُنْتُ مِنَ الظَّالِمِينَ *
“Senden başka ilah yoktur. Seni her türlü noksanlıklar-

dan tenzih ederim. Hiç şüphesiz ben kendime zulmedenler-
den oldum.”205

Bir şey hakkında bunu okuyarak dua eden hiçbir Müslüman 
yoktur ki Allah onun duasını kabul etmesin. 

Allah-u Teâlâ en sıkışık hallerinde kullarının imdadına ye-
tişir. Bunun için insan ümidini yitirmemelidir. Allah’ın sonsuz 
keremine güvenmelidir. 

“Çölde yalnız kalan kimse bir şey kaybederse, ‘Ey Allah’ın 
kulları. Bana yardım edin!’ desin, çünkü Allah-u Teâlâ’nın si-
zin görmediğiniz kulları vardır.”

“Şu beş durumda semanın kapıları açılır ve dualar kabul 
edilir:

1-Kur’an okunurken,
2-İslâm ordusu düşmanla savaşırken,
3-Yağmur yağdığında,
4-Zulme uğrayan dua ettiğinde,
5-Ezan okunduğunda.”206

“Ezanla kamet arasındaki dua kabul edilir. O halde dua 
ediniz.”207

Duanın kabul saatleri gafletle geçirilmemelidir. Dua edenin 
duaları o saatlere denk geldiğinde kabulü kesindir. Zaten her 
dua edene Allah cevap vermektedir. 

“Şakik-i Belhi’nin anlattığına göre, bir gün İbrahim Edhem 
(r.a.) Basra Çarşısında dolaşırken halk onun çevresini sarıp:
205	 Enbiya Sûresi: 87
206	 Camiü’s-Sağir: 1/114
207	 Ebû Davud, Salât: 35



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

195

-Ey Eba İshak! Allah, Kur’an-ı Kerim’de ‘Bana dua edin de 
dualarınızı kabul edeyim!’ diye buyurmakta. Biz uzun zaman-
dır O’na dua ediyoruz. Ancak O bizim hiçbir duamızı kabul et-
medi. Sence bunun sebebi nedir? diye sordular. İbrahim Ed-
hem (r.a.):

-Ey Basralılar! diye seslendi çevresinde toplanan kalabalığa. 
Sizin kalpleriniz on şeyde adeta bir ölü gibidir. Hiç ölü bir kalp 
ile yapılan dua kabul edilir mi? 

Birincisi, siz Allah’ı tanıyıp, bildiniz. Ancak O’na kulluğu ge-
reği gibi yerine getirmediniz. 

İkincisi, Allah’ın kitabını okuyorsunuz. Ancak onun gerek-
lerini yerine getirmiyorsunuz.

Üçüncüsü, Allah’ın elçisini sevdiğinizi iddia ediyorsunuz. 
Ancak onun sünnetini terk ettiniz.

Dördüncüsü, şeytanın düşmanı olduğunuzu söylüyorsunuz. 
Ancak ona eşlik ediyorsunuz.

Beşincisi, cenneti istediğinizi söylüyorsunuz. Ancak bunun 
için faydalı hiçbir söz ve davranışta bulunmuyorsunuz.

Altıncısı, cehennemden korktuğunuzu söylüyorsunuz. An-
cak nefislerinizi ateşe rehin bırakıyorsunuz. 

Yedincisi, ölümün gerçek olduğunu söylediniz. Ancak ken-
dinizi ölüm için hazırlamadınız. 

Sekizincisi, kardeşlerinizin ayıp ve noksanları ile ilgilendi-
niz. Ancak kendi ayıp ve noksanlarınızı unuttunuz.

Dokuzuncusu, Allah’ın nimetlerini yiyip içiyorsunuz. Ancak 
şükretmiyorsunuz. 

Onuncusu, ölülerinizi toprağın altına gömüyorsunuz. Ancak 
onların ölümünden ibret almıyorsunuz.”

Resûlullah (s.a.v.) buyurdular:
“Şüphesiz ki dua, başa gelmiş ve gelecek olan şeylere fay-

dalıdır. Onun için Ey Allah’ın kulları, duaya sımsıkı sarılın.”208

208	 İbn-i Mâce, Mukaddime: 10



RAGIP GÜZEL

196

عَاءَ * وا لِلْبَلاءَِ الدُّ وَاعَِدُّ
“Bela gelmemesi için dua ediniz.”209

Dua edilirken şunlara dikkat edilmelidir:
1-Kıbleye yönelmek,
2-Diz üstü oturmak,
3-Elleri semaya açmak, 
4-Duadan önce Allah’a hamd ve Peygambere salâvat getirmek,
5-Duanın kabulüne kesin olarak inanmak,
6-Duanın sonunda Peygamber Efendimize salâvat getirmek.
Hz. Âdem Aleyhisselâm, Peygamberimiz (s.a.v.)’in adıyla dua 

edince Allah onu affetmişti. 
“Âdem Aleyhisselâm zelleyi itiraf edince:
-Ya Rabbi! Muhammed’in hakkı için beni bağışla, dedi. 

Allah-u Teâlâ:
-Ey Âdem! Sen Muhammed Aleyhisselâmı nereden biliyor-

sun? Buyurdu. Bunun üzerine Âdem Aleyhisselâm:
-Şuradan biliyorum ki sen beni yed-i kudretinle yaratıp bana 

ruh üflediğin zaman, başımı kaldırıp arş üzerinde ‘La ilahe il-
lallah Muhammedün Resûlullah’ yazılmış olduğunu gördüm. 
Bildim ki sen, hiç kimsenin ismini, şerefli isminin yanına ge-
tirmezsin. Ancak en sevdiğin kulunun ismini getirirsin, dedi. 
Bunun üzerine Allah-u Teâlâ:

-Ey Âdem! Doğru söyledin. O, bana halkın en sevgilisidir. 
Mademki O’nun hürmetine benden mağfiret istedin, gerçek ola-
rak ben de seni affettim. Eğer Muhammed olmasaydı, seni ya-
ratmazdım, buyurdu”

İşte, duadan evvel Allah’a hamd etmek, o dua etme nimetine 
ulaştırdığı için bir şükürdür. Duanın önemini bildiren Sevgili 
209	 Muhtârü’l-Ehadis: 66



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

197

Peygamberimizin mübarek adını O’na salât-ü selam göndermek 
de ümmeti olduğumuz için bir teşekkürdür. 

Salâvat-ı şerife duadan önce ve sonra mutlaka okunmalıdır. 
Peygamberimiz (s.a.v.) bu konuda buyururlar:

ُ عَلَيْهِ  لَّى عَلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللّٰ كُلُّ دُعَاءٍ مَحْبُوبٌ حَتَّى يصَُّ
وَسَلَّمَ *

“Peygambere salâvat getirilinceye kadar her dua kabul edil-
meden bekletilir.”210

Duada huşu önemlidir. Allah-u Teâlâ’ya tazim ve hürmet için 
diz üstü oturmayı ve “Ya Rabbi! Ya Rabbi!” demeyi Peygambe-
rimiz (s.a.v.) tavsiye buyurur:

كَبِ ثمَُّ قَولوُا: يَا رَبِّ يَا رَبِّ * ثوُا عَلَى الرُّ اجُِّ
“Dua ederken diz üstü oturun ve sonra ‘Ya Rabbi! Ya Rabbi!’ 

deyin.”211

7-Duanın sonunda ‘Âmin’ demek, Hadis-i Şerif’te buyuruldu:

نْ عَلَى دُعَاءِ نَفْسِهِ * اِذَا دَعَا احََدُكُمْ فَلْيُئَمِّ
“Biriniz dua ettiğinde, kendi duasına ‘Âmin’ desin.”212

“Dua edenle ‘Âmin’ diyen sevapta ortaktırlar. Okuyan ve din-
leyen sevapta ortaktırlar. Âlim ve talebe sevapta ortaktırlar.”213

8-Dua ederken abdestli bulunmak.
9-Farz namazları kılanın, hacdan dönenin ve oruç halindeki 

müminin duasının mutlaka kabul olacağını düşünerek bu gibi 
durumları ganimet bilmek.
210	 Râmuzü’l-Ehadis: 342
211	 Camiü’s-Sağir: 1/8
212	 Camiü’s-Sağir: 1/21
213	 Camiü’s-Sağir: 2/13



RAGIP GÜZEL

198

10-Duadan sonra elleri yüzüne sürmek.

يْكَ وَلاَ تَدْعُ بِظهُُورِهِمَا فَاذَِا  َ بِبَطْنِ كَفَّ َ فَادْعُ اللّٰ اِذَا دَعْوَةَ اللّٰ
فَرَغْتَ فَامْسَحَ بِهِمَا وَجْهَكَ * 

“Dua ettiğinde elinin içiyle Allah’a dua et, tersiyle değil. Du-
ayı bitirdiğinde de iki elini yüzüne sür.”21214

11-Mümin hem kendisi hem de nesli için ve bütün ümmet-i 
Muhammed için dua etmelidir.

Hadis-i Şerif’te buyuruldu:
“4 kimse vardır ki duaları kabul edilir:
1-Adaletli idareci,
2-Mü’min kardeşine yanında yokken dua eden,
3-Zulme uğrayan,
4-Anne ve babasına dua eden kimsedir.”215

“4 dua vardır ki reddolunmaz:
1-Dönünceye kadar Hacdakinin duası
2-Evine gelinceye kadar gazinin duası
3-İyileşinceye kadar hastanın duası
4-Gıyabında din kardeşine dua edenin duası.”216

“Bir hastanın yanına vardığında sana dua etmesini iste. 
Çünkü onun duası meleklerin duası gibidir.”217

“Kişinin cennette derecesi yükseltilir. Sebebini sorar:
-Ya Rabbi, bu lütuf nereden? Ona şöyle cevap verilir:
-Çocuğunun senin için yaptığı dualardan ve istiğfarlardan.”218

“Bir Müslümanın yanında bulunmayan bir din kardeşi 
için yapmış olduğu dua kabul olunur. Yanında bu iş görevli 
214	 İbn-i Mâce, İkame: 119
215	 Camiü’s-Sağir: 1/32
216	 Râmuzü’l-Ehadis: 68
217	 Camiü’s-Sağir: 1/21
218	 Müsned: 2/509



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

199

bir melek bulunur. Din kardeşi için hayırla dua ettiğinde me-
lek şöyle der:

-Âmin! Kardeşin için istediğinin bir misli de sana verilsin.”219

“Babanın duası, hiçbir engelle karşılaşmadan Allah’ın hu-
zuruna çıkar.”220

“Babanın çocuğuna duası, Peygamberin ümmetine olan du-
ası gibidir.”221

“Kendisine iyilik yapılan kişinin iyilik yapana duası geri 
çevrilmez.”222

Mü’min için en gerekli olan dua da vefatında, arkasından 
edilen dualardır. Peygamber Efendimiz (s.a.v.) şu müjdeyi ver-
miştir:

عَاءِ  وَلَمْ يخُْلِصْ ارَْبَعُونَ رَجُلاً فِي الدُّ ةٌ  امَُّ ارَْبَعُونَ رَجُلاً 
ُ تَعَلَى لَهُمْ وَغَفَرَ لَهُ * تِهِمْ اِلاَّ وَهَبَهُ اللّٰ لِمَيِّ

“Kırk kişi bir ümmettir. Kırk şahıs bir ölü için ihlasla dua 
ederse, Allah o ölüyü mutlaka onlara bağışlar ve günahlarını 
affeder.” 223

219	 Müslim, Zikir: 88
220	 İbn-i Mâce, Dua: 11
221	 Camiü’s-Sağir: 2/12
222	 Camiü’s-Sağir: 2/12
223	 Râmuzü’l-Ehadis: 70





201

CAMİLERİN ÖNEMİ

Rabbimiz (c.c.) buyurdu:

يَا بَنِى آدَمَ خُذُوا زِينَتَكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ *
“Ey Âdemoğulları! Her mescide gidişinizde ziynetli elbise-

ler giyin.”224

Camiler Allah’ın evleridir. Onlara güzel ve temiz kıyafet-
lerle girilmelidir.

Camilerimiz, bizim huzur yerimizdir. İlk insanla başlayan 
mabet duygusunun en gelişmiş ve en mükemmel şeklidir. 

Bir ülkenin, bir şehrin, bir köyün İslâm yurdu olmasının en 
başta gelen simgesi minareleridir.

Asırlardır yapılagelmekte olan camiler, mescitler günümüze 
kadar varlıklarını devam ettirdikleri gibi her geçen gün de bir 
yenisine rastlanmaktadır.

Yurdumuza gelen yabancıların, tarihçilerin ve sanatsever-
lerin ilk işleri, tarihi camileri ziyaret etmek ve incelemek ol-
maktadır.

Hayranlıkla seyredilen camilerimiz, emsallerine rastlanmaya-
cak şekilde bu şaheserlerimiz, Anadolu’muzun tapu senetleridir.

Camiler, Kâbe’nin birer şubeleridir.
224	  Araf Sûresi: 31



RAGIP GÜZEL

202

Yeryüzünde ilk mescit, Mekke’de Mescid-i Haram, yani 
Kâbe’dir. Onun da planları melekler tarafından çizilerek Hz. 
Âdem Peygamber tarafından yapıldığı bilinmektedir.

İlk cami, ilk mescit demek ki insanlık ile başlamıştır. İlk in-
san, ilk Peygamber Âdem Aleyhisselâm ile birlikte mabetlerin 
de temelleri atılmıştır.

Hz. Peygamber devrinde de özel olarak yapılan ilk mescit, 
Hz. Ebubekir’in kendisi için evinin bahçesinde inşa ettiği mes-
cittir. Hatta Hz. Ebubekir, mescidinde gür sesiyle Kur’an oku-
duğu zaman müşriklerin kadınları, köleleri ve çocukları onun 
yanık sesine meftun olup Müslüman oluyorlardı. Bu yüzden 
müşrikler Hz. Ebubekir’i Mekke’den kovma girişiminde bile 
bulunmuşlardı.

Medine’ye hicretten sonra ilk mescit, Kuba’da yapıldı. Te-
mel atma merasimi bile güzel bir şekilde icra edildi. Medine’ye 
hicrette ise Peygamberimizin devesinin ilk çöktüğü yer, mescit 
için ayrıldı. Bu yerin sahipleri iki yetim idi. Peygamberimiz bu 
yeri iki yetimden satın alarak Mescid-i Nebevi’yi yaptırdı. Bu-
nun da temeli merasim ile atılmıştı.

Müslümanların sayıları çoğaldıkça camilerin de mescitle-
rin de sayısı artmıştır. Medine’de dokuz mescit bulunmaktaydı.

Kudüs’ü fetheden Hz. Ömer, Mescid-i Aksa’nın çöplük haline 
getirilmiş olan yerini tespit ettirerek burada büyük bir mescit 
yaptırdı. Bu mescitte üç bin kişi aynı anda namaz kılabiliyordu. 

Şam, hicretin on dördüncü yılında fethedilince şehrin tam 
ortasında bulunan Yuhanna Kilisesinin yarısı Hristiyanlara bı-
rakılmış, diğer yarısı da camiye tahvil edilmişti. Bir yanda Hris-
tiyanlar ibadet ederken, diğer yanda da Müslümanlar namaz kıl-
makta idi. İslâmiyet’in bu hoşgörüsü ile her iki din mensupları 
beraberce tam yetmiş sene aynı çatı altında ibadet etmişlerdir.

Kûfe şehri Sad bin Ebi Vakkas tarafından kurulurken şehir 
planına önce cami alındı. Güçlü bir okçuya bu caminin dört 



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

203

yönüne oklar attırılarak okların düştüğü yerlerin ötesine evle-
rin yapılmasına izin verilmiştir.

Peygamberimiz (s.a.v.) buyurdular:
“Kim kuş yuvası kadar da olsa bir mescit inşa ederse Allah-u 

Teâlâ ona cennette bir köşk inşa ettirir.”225

İstanbul’a adını veren 23 paşanın 17’si adına yaptırdıkları 
camilerle anılmaktadırlar:

Mahmutpaşa, Kasımpaşa, Nişancı Mustafa Paşa, Rüstem-
paşa, Koca Mustafa Paşa, Cerrahpaşa, Yusufpaşa vb.

Osmanlılar da camilere çok büyük önem vermişlerdir. Koca 
imparatorluğun temelini koyan Ertuğrul Gazi, Söğüt’e otağını 
kurduğunda hemen ilk iş olarak bir cami inşa ettirmiştir.

Osmanlılar her devirde camileri özenle kurmuşlar ve koru-
muşlardır.

Büyük camilerin yani selatin camilerinin açılışlarında gör-
kemli törenler ve merasimler yapılmıştır.

I. Ahmed, Sultanahmed Cami açılışında ilk Cuma na-
maza gelen, camiye giren herkese öd ağacından birer tesbih 
hediye etmiş. O Cuma, 86 bin tesbih dağıtılmıştır. Namaz-
dan sonra da yine her camiden çıkana kalembeki tesbih he-
diye edilmiştir.

II. Beyazıd, adına yaptırdığı Beyazıd Camini ibadete açar-
ken muhteşem bir tören düzenledi.

Günlerden Cuma idi. Devrin büyük velilerinden Baba Yu-
suf, namazdan önce kürsüye çıktı. O gür sesiyle çok anlamlı 
bir konuşma yaptı. Bütün camide ağlamayan kalmadı. Sırf dı-
şarıda açılış merasimini seyretmek için gelen gayr-i müslim-
ler de vardı. Onlar da Baba Yusuf’un kalpleri yerinden oynatan 
konuşmasını dinlediler. Onlar da ağladılar. Müslüman olmaya 
karar verdiler.
225	  Fethül Kebir: 1/175



RAGIP GÜZEL

204

Henüz ezan okunmadan hamama gidip boy abdesti aldılar. 
Camiye gelip Cuma namazına yetiştiler. 

Namaz kıldıktan sona Baba Yusuf’un elini öperek bir kez daha 
kelime-i şahadeti getirerek Müslüman olduklarını ilan ettiler. 

Padişah II. Bayezid, bu manzaradan çok duygulandı. Yeni 
Müslüman olanlara büyük hediyeler ihsan etti.

Ayet-i Celile’de buyuruldu:

* ِ ِ مَنْ آمَنَ بِاللّٰ اِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَاجِدَ اللّٰ
“Allah’ın mescitlerini ancak Allah’a ve ahiret gününe iman 

eden, namazı dosdoğru kılan, zekâtı veren ve Allah’tan başka-
sından korkmayan kimseler imar eder.”226

Bu ayet ve hadis-i şeriflerin ışığı ile hareket eden nice insan-
lar, cami ve mescit yapımında bir yarışa girmişlerdir. En faki-
rinden en zenginine kadar bu yarışta herkesin payı büyüktür. 

Fatih Sultan Mehmed saltanatı sırasında 300 cami ve 59 
medrese yaptırmıştır. İstanbul’un fethinden önce de 1452 yı-
lında yaptırdığı cami, Zeytinburnu’nda Kazlıçeşme semtinde 
bulunmaktadır.

Nice devlet adamları ve âlimler cami yapımı için seferber 
olmuşlardır.

Keçeci Halil adındaki bir zat, canının istediği bir şeyin pa-
rasını bir kenara ayırarak sonunda biriktirdiği bu paralarla bir 
mescit yaptırmıştır. Bu mescit, İstanbul Fatih Cami’nin Güney-
doğusundaki Sanki Yedim Cami’dir. 

Cimriliğiyle ünlü bir kişi, bir gün herkesi şaşırttı. Bütün pa-
rasını, malını bir cami yapımı için harcadı. Hayretini gizleye-
meyenlerden birisi:

“Senin parayı herkesten çok sevdiğin biliniyor. Nasıl oldu 
da harcayabildin?” der. Akıllı cimri:
226	  Tevbe Sûresi: 18



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

205

“Çok doğru, işte onun için cami yapımına harcadım. Para-
mın hepsini öbür dünyaya beraberimde götürmek istiyorum 
da” diye cevap verdi.

Ulu Cami’yi bilen kardeşlerim, bu caminin içinde namaz kı-
lınan kısımda bir havuzun bulunduğunu görmüşlerdir. Belki 
Ulu Cami’yi, Ulu Cami yapan özelliği de budur. Fıskiyelerden 
dökülen sular, kademeli bir şekilde akarlar. Türkiye’de belki de 
dünyada, cemaatin namaz kılma yerinde havuzu bulunan cami 
yoktur. Bu havuzun oraya yapılışının hikmeti ne olabilir diye 
düşünenler, sonunda şu cevapla karşılaşmaktadırlar:

Ulu Cami’nin arsası istimlak edilmek istenince görülüyor ki 
bir Gayr-i Müslim kadının evi de istimlak sahasının içerisinde 
bulunuyor. Kadın daha önce öldüğü için kendisinden arsasını 
almak mümkün olmuyor. O zaman atalarımız kadının evinin 
üzerine rastlayan kısma bir havuz yaparak, oraya secde edil-
mesini önlemiş oluyorlar. “Rızası bilinmeyen bir arsa üzerine 
secde edilmez” hükmü ile kendisi ölen bir insanın hakkına ri-
ayet ediyorlar.

Camiler, Müslümanların toplandığı, tanışıp kaynaştıkları 
en güzel mekânlardır.

Üftade Hazretleri ne güzel söylemiş Ulu Cami için:
“Ya Cami-el kebir veya mecmeal kibar
Tuba limen yezürüke filleyli vennehar.”
(Ey Ulu Cami! En büyük ve kibar insanların toplandığı 

mekân! Gece ve gündüz seni ziyaret edenlere ne mutlu! On-
lara müjdeler olsun.)

Hz. Ali’nin üç âdeti vardı:
1-Misafir önüne bal çıkarmak,
2-Fakirlere şalvar giydirmek,
3-Her mescide çerağ göndermek.
Bu adetlerin sırrını sordukları zaman şu cevabı verdi:



RAGIP GÜZEL

206

“Müslümanların damaklarını tatlandırıp hakkımda hayır 
dua etmeleri için duaları makbul olan misafir önüne bal çıka-
rıyorum ki bu sebeple belki ölüm acısı da bana tatlılaşır.

Fakirlere şalvar giydirmem de bana dua etmeleri içindir. İn-
sanlar çıplak haşrolunurken umulur ki Allah beni örter.

Her mescide çerağ göndermem de beni mezarda nurlandır-
sın. Mezarda ışıksız bırakmasın.”

Hz. Ömer de her Cuma günü Peygamber mescidini buhur-
landırırdı.

Peygamberimiz (s.a.v.) buyurdular:
“Bir kimse mescide bir kandil asarsa, o sönünceye kadar 

yetmiş bin melek ona dua eder.”227

Camiler en sıkıntılı anlarda sığınma yeridir. Orası Allah’ın 
evidir. İnsan orada emniyettedir.

Cabir (r.a.) anlatır:
“Gece şiddetli rüzgâr çıktığında Resûlullah (s.a.v.) hemen mes-

cide sığınırdı. Rüzgâr dinene kadar orada kalırdı. Yine güneş 
ve ay tutulduğunda da Resûlullah’ın sığınağı namazgâh idi.”228

Hadis-i Şerif’te buyuruldu:

مَاءٍ عَلَى اهَْلِ اْلأرَْضِ  َ تَعَالَى اِذَا انَْزَلَ عَاهَةً مِنَ السَّ اِنَّ اللّٰ
ارِ الْمَسَاجِدِ * صُرِفَتْ عَنْ عُمَّ

“Allah-u Teâlâ semadan yere bir bela indireceği zaman, mes-
citleri çok imar edenleri ondan korur.”229

Allah-u Teâlâ şöyle buyuruyor:
“Şüphesiz ben yer ehline azap vermek istediğimde, evlerim 

olan mescitlerimi maddi-manevi imar edenlere, benim rızam 
227	  Râmuzü’l-Ehadis: 431
228	  El-Kenz: 4/249
229	  Muhtar-ül Ehadis: 32



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

207

için birbirini sevenlere ve seherlerde günahları için mağfiret 
dileyenlere bakıyor ve azabımı çeviriyorum.”230

“Altı yer vardır ki mümin orada bulunduğu sürece Allah’ın 
himayesindedir. Allah onun korumasını üzerine almıştır:

1-Allah yolunda,
2-Namaz kılınan bir mescitte,
3-Bir hastanın yanında,
4-Bir cenazede,
5-Evinde,
6-Desteklediği ve saygı duyduğu adil bir idarecinin huzu-

runda.”231

Allah’ın evi olan mescitler, insan için en sağlam koruma 
mekânıdır.

Bir Müslüman için bütün yeryüzü mescit hükmündedir. 
Hristiyan, ayini için kilise aramak zorunda kalırken, Yahudi 
havra yapmak mecburiyetinde kalırken ümmet-i Muhammed 
için bütün yeryüzü mescit hükmünde tutulmuştur. Bu, Hazreti 
Peygamberin ümmeti için en büyük nimettir. Bu ümmetin şe-
refini ve kıymetini ispat eden bir ayrıcalıktır.

Toplu ibadet edilebilmesi, cemaat sevabının da alınabilmesi 
için camilerimize ihtiyaç duyulmaktadır.

Cemaatle kılınan namazların sevabının, tek başına kılınan 
namazlardan farklı oluşu, cemaatleşmenin önemini gösterir. 
Böylece insanların birlik ve beraberliklerine giden yolların cami 
ve mescitler olduğu anlaşılmış olur.

Günde beş vakit, haftada bir veya yılda iki defa da olsa bir 
araya gelen Müslümanların tanışmaları, kaynaşmaları sağlan-
mış olur. Topluluk arasında dertlere çare daha çabuk bulunur 
ve sevinçler paylaşılarak daha da yaygınlaşır. Bunun içindir ki 
cemaatle namaz kılınmaya teşvik vardır.
230	  Camiü’s-Sağir: 1/67
231	  Tergib ve’t-Terhib: 1/218



RAGIP GÜZEL

208

Enes bin Malik’ten rivayet edildiğine göre Peygamberimiz 
(s.a.v.) şöyle buyurmaktadır:

“Kişinin kendi evinde kıldığı namaz, bir namazdır. 
Mahallesinin mescidinde kıldığı namaz, yirmi beş namazdır.
İçinde Cuma kılınan mescidindeki kıldığı namaz, beş yüz 

namazdır.
Mescid-i Aksa’da kıldığı namazı elli bin, Benim mescidimde 

kıldığı namazı elli bin, Mescid-i Haram’da kıldığı namazı ise 
yüz bin namazdır.”

Camilere devam konusunda Sevgili Peygamberimiz (s.a.v.) 
şöyle müjde vermektedir:

“Müslüman bir kimse, namaz ve zikir için mescidi vatan 
edindiği (Mescide çokça gitmeyi alışkanlık haline getirdiği) za-
man Allah’ın, onun bu halinden duyduğu sevinç, tıpkı gurbette 
adamı olan kimselerin onun yanlarına dönmesiyle kavuşmak-
tan dolayı duydukları sevinç gibidir.”232

“Namaz kıldığı yerde oturan kimse, konuşmayıp mescitten 
çıkmadığı müddetçe melekler onun için istiğfar eder. 

-Allah’ım sen ona salât et. 
-Allah’ım sen ona rahmet et.
-Allah’ım sen onun günahlarını bağışla, diye dua ederler.”233

Her cami ve mescitte insan iç huzuruyla oturur. Huşu içinde 
Rabbine ibadet eder.

Yapı itibariyle de camilerimiz insana huzur verirler. En gü-
zel manzaraları gösterirler. 

Almanya’nın Potsdam şehrinde tek kubbeli, tek minareli şi-
rin bir cami. 4. Wilhelm’in 1840’da temelini attığı bu cami, iki 
senede tamamlanmış. Yanında imam ve müezzin odası, bah-
çesinde şark ağaçları var. Etrafındaki bütün binalar, 2. Cihan 
232	  Kütüb-i Sitte: 17/15
233	  İhya-u Ulumiddin: 1/139



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

209

Harbinde bombalanmış. Yeni bloklar yapılmış, bombalama ha-
disesinden kurtulan tek bina bu cami. Endülüs, Türk-Arap mi-
marisini birleştirmiş olması, bütün İslâm mimarisinden örnek-
ler taşıması bakımındın önemli. Şimdi müze olarak kullanılıyor. 
Bir müze şehri olan Potsdam’ın merkezindeki bu cami herke-
sin ilgisini çekiyor. Yapılış hikâyesi de şöyle:

4. Wilhelm, İslâm mimarisine, İslâm’a ilgi duyan bir insan. 
Caminin karşısındaki Sansui Sarayı kendisinin:

“Bu camiyi niçin yaptırdınız?” sorusuna şu enteresan ce-
vabı vermiş:

“Her sabah, sarayımın balkonuna çıkıp seyrettiğim zaman 
bütün sıkıntılarımı giderecek bir şey arıyordum. Bana gönül 
ferahlığı sağlayacak bu şeyin ancak bir cami olabileceğine ka-
rar verip bu camiyi yaptırdım.”

Camilerin dış görünümü, manzarası bile insanı büyülemek-
tedir. İnsanın gözlerine huzur veren minareleri, gönlü okşayan 
yapıları ile insanı manevi âlemlere götürmektedir. 

Sabit bir şiirinde der ki:
“Kalbi mümin gibi mescid
Müteselli, mamur.
Dil-i fasık gibi meyhane
Harab-u viran.”
(Mescitler, müminlerin kalpleri gibi teselli veren mamur yer-

lerdir. Meyhaneler ise fasıkların kalbi gibi harap ve virandır.)
Camilerde din öğretilir. Vaaz ve sohbetler yapılır.
Camilerimiz eğitim ve öğrenim için en uygun yerlerdir. Bü-

tün cemaatin toplanarak din öğrendiği bir merkez halindedir. 
Ayrıca çeşitli insanlarla bir arada bulunmanın verdiği tecrübe 
ve görgü de ayrı bir nimettir. Topluma karışarak toplumdan çı-
karılan derslerden, ibretlerden faydalanmanın en güzel yeri de 
cami ve cemaattir. 



RAGIP GÜZEL

210

Vaaz kürsülerinden, mihrap ve minberlerden cemaate ilmi 
nasihatler verilerek cemaatin eğitilmesi sağlanmaktadır.

Asr-ı saadette de bu böyle devam etmiştir.
“Ebû Hureyre bir gün Medine çarşısına uğrar. Çarşıya hâkim 

bir tepede durur ve seslenir:
-Ey çarşı esnafı! Sizler ne kadar beceriksizsiniz! 
-Nedenmiş o? diye sorarlar.
-Resûlullah’ın mirası bölüştürülüyor. Siz burada duruyorsu-

nuz. Gidip payınızı almayacak mısınız?
-Nerede dağıtılıyor?
-Mescitte. 
Çarşı ahalisi koşarak mescide giderler. Gittikleri gibi de ge-

riye dönerler. Ebû Hureyre:
-Niçin döndünüz?
-Mescide vardık, taksim edilen bir şey göremedik.
-Mescitte hiç kimseyi görmediniz mi?
-Gördük. Bazıları namaz kılıyor, bazıları Kur’an okuyor, ba-

zıları helal ve haram konular üzerinde müzakere yapıyorlardı, 
dediler. Ebû Hureyre:

-Yazık size! Hz. Muhammed (s.a.v.)’in mirası işte budur.”234

Camilerdeki ilim meclisleri çok verimli olmuştur. Bu eğitim 
ve öğretim için en kısa ve faydalı yoldur. 

“Hz. Peygamber (s.a.v.) bir gün mescide girdiğinde cema-
atin bir kısmını dua ve zikirle, bir kısmını da ilimle meşgul 
halde görüp:

-Ben muallim olarak gönderildim, diyerek ilim ile meşgul 
olanların yanına oturdu.”235

Camilere giderken atılan adımların bile sevabı vardır.
234	  Tergib ve’t-Terhib: 1/66
235	  İbn-i Mace-Mukaddime: 17



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

211

Zeyd bin Sabit anlatır:
“Bir defasında Resûlullah (s.a.v.) ile birlikte namaza gidiyor-

duk. Adımlarını kısa atıyordu. Bize:
-Biliyor musun, adımlarımı niçin kısa atıyorum? diye sordu. 

Ben:
-Allah ve Resûlü bilir, dedim.
-Kul namaz kılma peşinde olduğu sürece namazda sayılır, 

buyurdu.”236 
Yüce Allah, Yasin Sûresinde şöyle buyurur:
“Şüphesiz ölüleri biz diriltiriz. Onların yaptıkları her işi, bı-

raktıkları her izi yazarız. Biz, her şeyi apaçık bir kitapta (Levh-i 
Mahfuz’da) sayıp yazmışızdır.”237

Müfessirler bu ayette yazılan izlerden maksadın, “Cuma 
veya cemaat için mescitlere atılan adımlar” olduğunu beyan 
etmişlerdir.238

Müslüman, camiye giderken attığı adımlar kadar sevap al-
maktadır. Ayağına değen tozlar miktarı kadar da günahları af-
fedilmektedir. Bu, camiye atılan adımların insana kazandır-
dıklarıdır.

Hz. Ali der ki:
“İnsan öldüğü vakit namaz kıldığı yer ile amelinin ref olun-

duğu yer kendisi için ağlar.”
İbni Abbas da şöyle söylemektedir:
“Ölen Müslümanın namaz yeri, kırk sabah onun için ağlar.”
Camiye atılan adımlar…
Camide secde edilen yerler…
İnsanın affı için dua ederler…

236	  Hayat-üs Sahabe: 3/372
237	  Yasin Sûresi:12
238	  Hazin Tefsiri: 4/3



RAGIP GÜZEL

212

Peygamberimiz (s.a.v.) mescitlerin önemine işaret ederek 
şöyle buyurmuşlardır:

“İnsan temizlenip namazı beklemek için mescide gittiği za-
man, sevaplarını yazan bir veya iki kâtip meleği, mescide her 
adımına karşılık on iyilik yazar. Mescitte namazı beklerken otu-
ran kimse, Allah’a ibadet etmekte olan kimse gibi kabul edilir. 
Bir kimse evinden çıkıp tekrar evine dönünceye kadar namaz 
kılmakta olan kimselerden yazılır.”239

Melekler müminlerle birlikte cami ve mescitlerde saflar teş-
kil ederek namaz kılarlar. Cami ve mescitlerin her bir nokta-
sında melekler bulunurlar.

Yeryüzünde müekkel melekler, nöbet değişimini cami ve 
mescitlerde yaparlar.

Resûlü Ekrem Efendimiz (s.a.v.) buyurdu:
“Gece ve gündüz bir kısım melekler nöbetleşe aranızda bu-

lunurlar. Bunlar sabah namazı ile ikindi namazında toplanırlar. 
Sonra sizi takip eden melekler hesabınızı vermek üzere huzur-u 
İlahi’ye yükselirler. Sizi çok iyi bilen Allah, bu meleklere sorar:

-Kullarımı nasıl bıraktınız?
-Biz onları namaz kılıyorken bıraktık. Biz onlara namaz kı-

larlarken vardık, derler.”240

Bir kısım melekler ikindi vaktinde inerler. Bunlar ertesi günü 
sabahına kadar kalırlar. Sonra semaya çekilirler. Bunlar gece 
melekleridir. Gündüz melekleri de nöbetlerini sabah namazında 
alırlar ve ikindi vaktine kadar devam ettirirler. Sabah ve ikindi 
namazlarında bu gece ile gündüz melekleri toplanırlar, nöbet 
değişimi yaparlar. Bu toplanmaları da cemaatle namaz kılınan 
cami ve mescitte olur. Bu bakımdan sabah ve ikindi namazları, 
her iki grup meleklerin buluştuğu, nöbet devir teslimi yaptıkları 
239	  Mefatih-ul Gayb: 1/685
240	  Nesai: 1/240



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

213

vakit olduğundan meleklerin şehadetine sebep teşkil eder. Bu 
şahitlik cami tarafından da tasdiklenmiş olur. 

Yüce Rabbimiz emrediyor: 
“Gündüzün güneş dönüp gecenin karanlığı bastırıncaya ka-

dar belli vakitlerde namaz kıl. Bir de sabah namazını… Çünkü 
sabah namazı şahitlidir.”241

İşte cami ve mescitlerin şehadet edişi… 
İnsanın secde ettiği yerler mahşer günü şehadette bulunacaktır. 
Mescitlere, camilere gönülden bağlı kimseler bu işlerle ha-

şır neşir oldukları müddetçe Allah’ın rahmetiyle beraberdir-
ler. Allah’ın evleri olan mescitleri onaranlar, mescitlere ve ca-
milere yardımcı olan talihli insanlar hakkında Peygamberimiz 
(s.a.v.)’in müjdeleri vardır:

“Mescitler her muttakinin evidir. Allah, mescitleri evleri sa-
yan kimselerin, rahatlık, rahmet ve sırattan geçip Allah’ın rı-
zasına ulaşmasına kefil olmuştur.”

Evzai şöyle demiştir:
“Hz. Muhammed (s.a.v.) ashabının ve iyilik yolunda olanların 

ve bunlara tabi olanların beş özelliğinden bahsederdi. Bunlar:
1-Cemaate devam etmek,
2-Sünnete uymak,
3-Mescit yapmak,
4-Kur’an okumak,
5-Allah yolunda cihad etmek.”242

Camilerin temizliğine de çok önem verilmelidir. Camideki 
çöpü dışarı çıkardığından dolayı nimetler içinde yüzen kim-
seyi haber veren Peygamberimiz (s.a.v.) bu temizliğin ne de-
rece önemli olduğunu da ifade buyurmaktadır.
241	  İsrâ Sûresi: 78
242	  Tefsir-i Kebir: 1/686



RAGIP GÜZEL

214

En güzel hizmet Allah’ın evine hizmettir.
“Resûlullah, camiyi süpürüp temizleyen kadın Sevda’yı bir-

kaç gün göremeyince onu sordu ve kendisine ölmüş olduğu söy-
lenince:

-Bana bunu neden haber vermediniz, dedi ve ashabıyla onun 
mezarına giderek cenaze namazı kıldı. Ona dua etti ve sonra 
döndü ve onun hakkında şu haberi bildirdi:

-Onu cennette mescitteki tozları temizlerken gördüm.”
Cami ve mescitlere karşı saygılı olmak, girerken ve çıkar-

ken dua etmek adab-ı muaşerettendir. 
Camiler, Cenâb-ı Hakk’ın mekânları, evleri olarak kabul edil-

dikleri için onlara sonsuz hürmet gösterilmesi, adabına uygun 
olarak hareket edilerek saygı duyulması çok tabidir. Bilhassa 
Allah’ın veli kulları, bu dünyanın seçkin insanları Allah evlerine 
son derece itinalı girip çıkarlar, saygıda asla kusur etmezlerdi.

Süfyan-ı Sevri bir gün mescide girerken, sol ayağını basıp 
girmişti. Hatiften bir ses işitti:

“Ya Sevri! (yani ey öküz) Niçin önce sol ayağını attın, sağ 
ayağını basıp girmedin?” Adı böylece Sevri kaldı. Süfyan o sesi 
işitince aklı bir an gitti. Neden sonra aklı başına gelince eliyle 
sakalını tutup yüzüne bir tokat vurdu:

“Bir sünneti terk edip saygısızlık etmekle adını sığır koydular. 
Daha ziyade edepsizlik edersen kıyas eyle ki ne derler?” dedi. 

İşte ince düşünenlerin, Hakk’a son derece bağlı olanların, 
sünnete tüm gönlüyle riayet edenlerin, cami adabına riayeti 
böyledir.

Camilerde satış yapılmaz. Kayıp araştırılmaz. Yüksek sesle 
konuşulmaz. Kokucu maddeler kullanılmaz. 

Camiler mukaddes yerlerdir. Yüce Mevlâ’nın en çok sevdiği 
mahaller olduğundan, oralarda Hakk’a ibadet edildiğinden, ayrı 
bir özelliği mevcuttur.



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

215

Hz. Fatıma (r.a.) anlatır:
“Resûlullah mescide girince:
-Bismillahi ve’s-selamu ala Rasûlihi, Allahümmağfirli zu-

nubi veftah li rahmetike. 
(Allah’ın adıyla girip, Allah’ın Resûl’üne selam ediyorum. 

Ey Allah’ım! Benim günahımı affet, bana rahmet kapılarını 
aç) derdi.”

Allah’ım! Bizleri mabetlerine devamlı eyle. Mümin kulla-
rınla haşreyle. Âmin!





217

SAMİMİ OLMAK

Allah-u Teâlâ her amelin değerini niyeti, her ibadetin kıyme-
tini de ihlasa göre vermektedir. İnsanın orucu da ihlasla, sa-

mimiyetle tutması Allah’ın için kendisini koruması şartı ile mağ-
firete vesile olmaktadır. Bu her dinde, her kutsal kitapta en önde 
gelen emirdir ki insanın samimiyetini ortaya koyar. 

“Adamın biri Peygamberimize gelip sorar:
-Ey Allah’ın Resûlü! İman nedir? Peygamberimiz (s.a.v.):
-İhlastır, buyurur. O kişi yine sorar:
-Yakin nedir? Efendimiz (s.a.v.):
-Doğruluktur, buyurur.”243

İnsanı kurtaracak olan imanın ihlaslı olması, müminin ima-
nında samimiyet bulunması şarttır. 

Hadis-i Şerif’te buyuruldu:

ادِ التَّقْوَى وَخَيْرُ مَا الُْقِىَ فِى الْقَلْبِ الْيَقِينِ * خَيْرُ الزَّ
“En hayırlı azık takvadır. Kalbe konulan en hayırlı şey de 

şüpheden uzak, halis imandır.”244

Böyle samimi bir imana sahip olanlara da Peygamberimiz 
(s.a.v.) müjde verir:
243	 Tergib ve’t-Terhib: 1/53
244	 Camiü’s-Sağir: 2/7



RAGIP GÜZEL

218

طوُبَى لِلمُخْلِصِينَ اوُلَئِكَ مَصَابِيحُ الْهُدَى تَنْجَلَ عَنْهُمْ كُلُّ 
فِتْنَةٍ ظَلْمَاءَ *

“İhlas sahiplerine müjdeler olsun. Onlar hidayet kandilleri-
dir. Her karanlık fitne onlarla aydınlanır.”245

İhlas kurtuluştur. 
“Ebu Cehil’in oğlu İkrime, azılı bir İslâm düşmanı olduğu 

için Mekke fethedildiğinde ölüm korkusuyla bir gemiye bi-
nerek kaçmıştı. Denizde fırtınaya yakalandılar. Gemidekiler 
birdenbire:

-Artık şimdi ihlaslı olup yalnızca Allah’a yönelin! Zira bu-
rada size taptığınız ilahlardan bir fayda gelmez, dediler. Bu-
nun üzerine İkrime:

-Vallahi denizde beni ancak ihlas kurtarırsa karada da ih-
lastan başkası kurtaramaz. Allah’ım, sana söz veriyorum; eğer 
beni içinde bulunduğum şu felaketten kurtarırsan, Muhammed 
(s.a.v.)’e gidip elimi eline koyacağım! Onu affedici ve kerem sa-
hibi olarak bulacağımdan eminim, diye niyaz etti. 

Fırtınadan kurtulan İkrime kararını tatbik ederek hemen 
Peygamber Efendimiz (s.a.v.)’e geldi ve Müslüman oldu.”

Kelime-i Tevhid, ihlaslı bir gönülden çıkıp samimi dil ile 
söylendiği takdirde hiçbir aksamaya meydan vermeden sema-
ları aşar ve arşı alaya yükselir. 

Resûl-ü Ekrem (s.a.v.) Efendimiz buyurdular:

ُ قَطُّ مُخْلِصاً اِلاَّ فُتِحَتْ لَهُ ابَْوَابُ  مَا قَالَ عَبْدٌ لاَ اِلَهَ اِلاَّ اللّٰ
مَاءِ حَتَّى يفُْضِى اِلَى العَرْشِ مَا اجْتَنَبَ الْكَبَائِرَ * السَّ

245	 Muhtârü’l-Ehadis: 93



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

219

“Bir kul samimiyetle ‘La ilahe illallah’ derse gök kapıları 
açılır. Büyük günahları işlemezse o söz arşa kadar uzanır.”246

İhlas ile yol alana engel yoktur. Bir hadis-i şerifte de şöyle 
beyan buyurulur:

“İki söz vardır ki ihlasla söylendiklerinde, birincisi hiç-
bir engelle karşılaşmaksızın arşa kadar çıkar. Diğeri ise gök 
ile yer arasını doldurur. Biri, ‘La ilahe illallah’, diğeri, ‘Allah-u 
Ekber’dir.”247

İşin çokluğundan, amelin büyüklüğünden ziyade samimi-
yetine bakılır ve ihlasına göre değerlendirilir. 

“Allah-u Teâlâ buyurdu ki:
-Ben en hayırlı ortağım. Kim ki bir iş yapar, benden başka-

sını o amele ortak kılarsa bu emel bana değil, bana ortak kılı-
nana aittir. Ben bundan uzağım.

Ey insanlar! Amellerinizi ihlasla Allah için yapınız. Hakk 
Teâlâ ancak kendisine karşı ameli temiz olanı kabul eder.

-Bu amel Allah ve sizin için demeyiniz. Çünkü amellerini-
zin hepsi lehinize ve aleyhinize olarak kendiniz içindir. Allah’ın 
bu amellerden hiçbirine ihtiyacı yoktur.”

“Kıyamet günü dünya ortaya getirilir. Mahşerdekilere:
-Bakın bakalım! Bu dünyadan Hakk Teâlâ’ya ait olanını bu-

lun ve ayırın, denir. Bunun üzerine Allah için olanlar bir tarafa 
ayrılır. Bunların dışında kalanlar ateşe atılır.”248

Amellerin değeri ihlasladır. İnsanın değer ölçüsü de kalbi 
ve davranışlarıdır.

Peygamberimiz (s.a.v.) buyurdular:

َ لاَ يَنْظرُُ إلى اجَْسَامِكُمْ وَلاَ صُوَرِكُمْ وَلَكِنْ يَنْظرُُ إلى  إنَّ اللّٰ
قُلُوبِكُمْ وَأعَْمَالَكُمْ *

246	 Tirmizî, Daavât: 126
247	 Râmuzü’l-Ehadis: 343
248	 Tergib ve’t-Terhib: 1/55



RAGIP GÜZEL

220

“Hakk Teâlâ sizin ne cisimlerinize ne de şekil ve suretinize 
bakar. Ancak kalbinize ve amellerinize bakar.”249

Kalpteki samimiyet, işlerdeki iyi niyet önemlidir. 
“Ünlü bir dokumacı, dokuduğu kumaşı satmış. Daha sonra 

o kumaş parçasında bir kusur görülmüş ve geri çevrilerek be-
deli istenmiş. Dokumacı parayı vermiş, fakat gözlerinden yaş 
gelmiş. Sormuşlar:

-Niçin ağlıyorsun? Kumaşı geri verdik diyeyse üzülme. Alıp 
gidelim ve paranı geri verelim. Dokumacı:

-Hayır, kumaş için ağlamıyorum. Onun bir kusuru görüldü ve 
geri çevrildi. Fakat ya ömür boyu yaptıklarım Allah’a arz olun-
duğu zaman, böyle bir kusur yüzünden geri çevrilecek olursa 
ne olur benim halim? Ben bunu düşündüm de ağladım. Hayat, 
kumaş gibi değil ki düzeltilsin ya da tekrar dokunsun. O, sa-
dece bir kere gelir geçer.”

İnsanın niyeti önemlidir. Yapılan işin samimiyeti, ihlası de-
ğerlidir. İyi niyet insana çok şey kazandırır. 

“Geçmiş ümmetlerde, Allah’a ibadete düşkün bir zat vardı. 
Bu zat kavminin kıtlık geçirdiği zamanların birinde bir kum 
tepesinin üstüne çıkarak:

‘Keşke bu kum tepesi un olsaydı da onunla bu ümmet karın-
larını doyursaydı.’ diye temennide bulundu. Hemen o esnada 
Allah-u Teâlâ Peygamberlerinden birine o abid zata iletilmesi 
için şu vahyi indirdi:

-Falan kuluma söyle, şayet kum tepesi un olup da onu sa-
daka olarak verdiğin zaman elde edeceğin mükâfat kadar se-
vabı, Allah-u Teâlâ amel defterine yazdı.”

Zunnun-i Mısri Hazretleri der ki:
“Kim güzel amelini riyakârlıkla kullanırsa, onun yaptığı iyi 

ameller günaha dönüşür.”
249	 Müsned: 2/484



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

221

İhlassız yapılan, riyakârlıkla işlenen iyi işler bile fenalığa 
dönüşmektedir. 

Kullukla samimiyet gösterenler, ihlasla Allah’a kul olanlar 
her tür iltifata ve mükâfata nail olurlar. 

“Harat şehrinde yoksul bir kişi vardı. Yoksul olduğu kadar 
da küstah ve kendini bilmez biriydi. Bir gün pazarda dolaşırken 
bir efendi ile yanındaki kölesini gördü. Kölenin sırtında atlas 
bir elbise, belinde de altın bir kemer vardı. Başını göğe kaldırıp:

-Ya Rabbi! dedi. Şu efendinin kuluna baktığı kadar sen ku-
luna bakmıyorsun. Kula nasıl bakılır, şu efendiden öğren.

Günler sonra yine o pazardaydı. Padişahın o atlas elbiseler 
giyen, altın kemerler takan kölelerinin toplandığını gördü. Pa-
dişahın adamları onlara olmadık işkenceler ediyor ve:

-Söyleyin efendinizin hazineleri nerede? diye soruyorlardı. 
O kölelerin hepsi işkenceden ölecek duruma geldikleri halde 
hiçbiri efendisinin aleyhinde konuşmadı ve sır vermedi. Bu du-
rumu şaşkınlıkla seyreden yoksulun kulağına şöyle bir ses geldi:

-Ey kula nasıl bakılır diyen yoksul! Sen de kul nasıl olur 
gör ve bilmiyorsan o efendileri için can veren kölelerden öğren. 

Yoksul adam çok mahcup oldu, yüzü kızardı. Hiç kulluk et-
mediği halde, Rabbi hakkında su-i zandan ve küstahça sözle-
rinden dolayı tevbe edip af diledi.”

Samimi kul olmak, ihlastan kaynaklanır. Kurtuluş çare-
sini, felahın reçetesini Peygamberimiz (s.a.v.) şöyle buyururlar:

“Hakk Teâlâ’ya ihlas ile iman etmek, kalbi her türlü fenalık-
tan uzaklaştırmak, dile doğruyu söyletmek, nefsi huzuru ilahi-
yeye arz etmek, ahlâka doğru bir yön vermek, kulağa iyi şey-
leri işittirmek, gözleri ilahi emirlere çevirmek felaha ermenin 
yollarıdır.”250

اخَْلِصْ دِينَكَ يَكَفِكَ الَقَلِيلَ مِنَ الْعَمَلِ *
250	 Tergib ve’t-Terhib: 1/56



RAGIP GÜZEL

222

“Dininde ihlaslı ol, amelin az dahi olsa sana yeterlidir.”251

Önemli olan kemmiyet (çokluk) değil, keyfiyettir. İşin özü 
ve niyeti önemlidir.

“Bir gün Hz. Aişe validemize bir dilenci geldi; bir şeyler is-
tedi. Annemiz üzerini yokladı, elbisesinin cebinde sadece bir 
adet kuru üzüm tanesi buldu. Onu dilenciye uzattı, dilenci ve-
rilenin bir üzüm tanesi olduğunu fark edince almaktan çekinir 
gibi davrandı. Kendine göre, annemizin bu kadar küçük bir şeyi 
sadaka vermesini hoş bulmadı. Etrafındakiler de durumu biraz 
yadırgadılar. Aişe validemiz (r.a.) elindeki üzüm tanesini uzatıp:

-Al onu. Eğer kabul edilirse onun içinde Yüce Allah’ın ahi-
rette amel terazisine koyacağı nice zerreler var, dedi.”

Kulluğun aslı ve tadı ihlastır. Allah için yapılan işe küçük 
denmez. Mümin, her fırsatta elinden gelen hayrı yapmalıdır. 
Zerre kadar hayır Allah katında zayi edilmez.

Cömertlik malla değil, gönülle olur. Fakirler de cömert ola-
bilir. Bazen bir altın, bin altını geçer. 

Samimiyet olduktan sonra her şey değer kazanır. 
Aile hayatında da ibadet hayatında da samimiyet aranır. 

Arkadaşlıkta ve dostlukta samimiyet var ise ihlas mevcut ise 
o dostluklar devam eder. Samimi bir muhabbet aşka dönüşür. 
İhlaslı bir yuvada da değerli nesiller yetişir.

251	 Râmuzü’l-Ehadis: 20



223

MEDENİ İNSANLIK

Medeni insan, tam bir Müslümanca yaşayan, kimseye zararı 
olmadığı gibi faydası dokunan kimsedir.

Tasavvufta insan-ı kâmil konusu ana fikri ifade eder. Bütün 
mutasavvıflar insanın gelişmesini, medeni duruma gelmesini 
hedef alırlar. İnsanı eğitmek ve Allah’ın rızasını kazanacak se-
viyeye getirmek amaçlarıdır.

İmanın, teslimiyetin amacı da güzel güzel davranışlar ka-
zandırmaktır.

Rabbimiz (c.c.) buyurdu:

ا مَنْ آمَنَ وَ عَمِلَ صَالِحًا فَلَهُ جَزَاءَ الْحُسْنَى * وَامََّ
“İman edip de iyi davranan kimseye gelince, onun için en 

güzel bir karşılık vardır.”252

İyi insan, ahlâklı, görgülü ve faydalı insandır. Medeni olandır. 
İnsan güzel bir yaşayışı gaye edinmelidir. 
Hazret-i Âdem Aleyhisselâm’dan itibaren bütün peygamber-

ler gönderildikleri kavimleri, milletleri hep eğitmişler ve Yara-
tıcısının rızasını kazanacak seviyeye getirmeye çalışmışlardır. 
Demek ki bütün peygamberler, insanlığı eğitmiş ve yol göster-
mişlerdir. Medeni yaşayışı kazandırmışlardır.

İnsanların birbirleriyle iyi geçinmeleri, medenice zariflik 
içinde hareket etmeleri dünyanın ahengini oluşturmaktadır. 
252	  Kehf Sûresi: 88



RAGIP GÜZEL

224

İnsanı diğer canlılardan ayıran özelliklerin başında bu medeni 
durumu gelmektedir. 

Bütün dinlerin istediği hep bu davranıştır. Hakk’ın rızasına 
giden yol, bu zarafetten geçer. 

Yüce İslâm Peygamberi, insanın davranışlarına o kadar 
önem verir ki, attığı adımından, konuştuğu kelimelerin ses to-
nuna kadar her şeyinin inceden inceye süzgeçten geçirilmesini 
öğütler. İnsanların toplum içinde birbirleriyle nezaket kuralları 
içinde medeni bir hayatı sergilemelerini öğütler.

Yüce Allah katında olgun insan, medeni insan, daima za-
rif ve etrafına faydalı olan insandır. Kimseye zarar vermeyen 
ve sesiyle dahi kimseyi incitmeyen kimsedir. Zira Allah naza-
rında insan gönlü, insanların çok önem verdikleri Kâbe’den 
bile kıymetlidir.

İşte medeni bir davranış için nasıl hareket lazım geldiğini 
iyi öğrenmek mecburiyeti vardır.

Edebin asaletten üstün olduğunu savunan Hz. Ali (k.v.) di-
yor ki:

“Öksüz, anası-babası olmayan değildir. Asıl öksüz ilim ve 
edebten, fazl-ı kemalden mahrum olandır.” 

Edebli yaşayış huzurlu yaşayıştır. Her türlü beladan emin 
olmaktır. Şairin dediği gibi:

“Edeb bir tâcdır nur-u Hüda’dan
Giy o tâcı emin ol her beladan.”
İşte en önemli olan, insanın edeb üzere hareket etmesidir. 

İnsana verilecek bilgilerin, öğütlerin amacı bu olmalıdır.
Montaigne bu konuda şöyle demiştir:
“Neyi özlemeyiz? Neye yarar
Bunca zahmetle kazanılan para?
Nedir adaletin, insanların bizden beklediği?
Tanrı ne olmamızı istemiş bizim?



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

225

Neyiz? Neyin peşinde koşuyoruz?
Bilmek ve bilmemek nedir? Öğrenimin amacı ne olmalıdır? 

Mertlik, tok gözlülük ve doğruluk nedir? İyiye özenmeyle aç-
gözlülük, krala bağlılıkla kölelik, özgür yaşamakla keyfine göre 
yaşamak arasında ne farklar vardır? Ölümden ve acıdan, ayıp-
tan ne zaman korkulmaz? 

İşte ona (öğrenciye) bunları söyleyeceğiz. Çünkü insanın zih-
nine dolduracağımız ilk sözler onun ahlâkını ve ruhunu yoğu-
racak, ona kendini tanımasını, iyi yaşamasını ve iyi ölmesini 
öğretecek olan sözler olmalıdır. Bilimleri öğrenmeye, bizi kö-
lelikten kurtaracak olan bilimlerden başlayalım. Nasıl her şe-
yin işe yarar bir tarafı varsa bütün bilimler de şu veya bu şe-
kilde, hayatımız için yararlı olabilirler. Ama biz, amacı doğrudan 
doğruya hayat olan bilimi seçelim. Hayatımızın bağlantılarını 
en doğru ve doğal sınırları içinde tutmasını bilseydik işimize 
yarar diye edindiğimiz bilgilerden çoğunun işimize yaramadı-
ğını görürdük.”253

Medeni bir yaşayış için nelere dikkat edilmesi gerektiğine 
şöylece sıralamak mümkündür:

1-Güleryüzlü olmak:
İnsanlar güzel şeylere layıktırlar. Güzel manzaralar iç açar. 

Güzellikler insanın ruhunu aydınlatır. 
Güleryüzlü olmak da insanlığa neşe sunmaktır. 
Bu konu Peygamberimiz (s.a.v.) buyurur:
“İnsanlara gülümseyerek selam vermen de sadaka sevabı 

yerine geçer.254 
Bütün iyilikler sadakadır. Mümin kardeşini güler yüzle kar-

şılaman, ona su vermen de sadakadır.255 
Tatlı dil sadakadır.”

253	  Denemeler: 185
254	  Camiü’s-Sağir: 2/132
255	  Müslim-Birr: 144



RAGIP GÜZEL

226

Dünya hayatının çeşitli dertleri karşısında, görgüsüzlükler 
ve hatalar arasında güleryüzlü olmak çok büyük bir başarıdır. 
Her gün insanın yeni bir dertle karşılaştığı ve hayatın zorluk-
larına dolaştığı bir ortamda güleç bir yüz aramak hayli zor ol-
maktadır. 

Bilinir ki işlerin zor olanı, zorluğu nispetinde değerlidir. Gü-
zeller arasında güzellik pek kıymetli sayılmaz. Güleryüzlüler 
arasında tebessüm saçmak da o kadar değerli değildir. Önemli 
olanı, dertler arasında, küsenler arasında güleryüzlü olmaktır. 
O zaman güleryüzlülük kıymet kazanır.

İnsan, etrafının sevgisini güleryüzlü olmakla kazanır. Etra-
fını neşelendiren insanlar, gittikleri yere sevinç götüren kişiler 
her zaman sevilirler. Toplumda aranır ve itibar edilirler. Çünkü 
bu gibi insanlar, insana derdini unutturur. Bir an dahi olsa se-
vinç tattırır. Günlerin yorgunluğunu giderirler. 

Hayatında mübarek çehresinden tebessüm eksik olmayan, 
bütün insanlara güleryüzlü davranarak etrafında muazzam 
bir toplum bırakan Hz. Resûlullah Efendimiz (s.a.v.), insanlara 
güleryüzlü olmanın gereğini şu beyanı ile haber vermektedir:

“Birbirleriyle karşılaşıp musafaha eden iki kişiye Allah yet-
miş rahmet indirir. Bunun altmış dokuzu güleryüzlü olanın, 
diğer biri ise yüzü gülmeyene verilir.”256

Hayatın çeşitli safhalarında güleryüzlülüğün önemi kendini 
gösterir. Aile hayatında, mektepte, dairede, büroda, sokakta ve 
caddelerde insanın hep aradığı güleryüzlülüktür. Esnaf, güler-
yüzlü değilse iflas eder. Öğretmen güleryüzlü değilse sevilmez, 
öğretemez. Karşılaştığımız insanların yüzü gülmüyorsa bizi de 
düşünceye sevk ederler. Belki de günümüzü zehir ederler.

Yuvasının geçimi için sabahleyin evinden ayrılan erkek, ken-
disini güleryüzle uğurlayan, kapıya kadar ona iltifat eden eşi-
nin ve çocuklarının sevgisiyle gönül rahatlığı içinde görevini 
256	  Tergib ve’t-Terhib: 3/433



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

227

yerine getirir. Günün yorgunluğunu, kendisini kapıda güler-
yüzlü eşinin karşılamasıyla giderir. Bu tatlılık, bu güleçlik in-
sanın ebedi huzur duymasını sağlar.

Bilhassa kamu görevi yapanlar, milletin işiyle meşgul olan-
lar ancak güleryüzlülükleriyle başarı kazanırlar. Herkesin bek-
lediği, aradığı da zaten budur. Dünyada kalan dostluk ve tatlı-
lıktır. Bunun dışında her şey bitip tükenmektedir.

İnsanları kırmadan, gönülleri yıkmadan yaşayabilmenin 
yolu güler yüzlülüktür. Bu yerine göre ibadet sevabı vermekte-
dir. Bunun içindir ki önderimiz, rehberimiz Yüce Peygamberi-
miz (s.a.v.) yüzümüzden tebessüm eksik olmamalıdır. 

2-Hoşgörülü davranmak:
Müslüman engin gönüllüdür. Gönlü daima iyi fikirlerin, 

hüsnü zanların etkisi altındadır. Kimse hakkında kötü düşün-
mez. Her hareketi iyiye yorumlar. O, kötülerin değil kötülükle-
rin düşmanıdır. Her insanla geçinmesini bilir. İnsanların hata-
dan muaf olmadıklarına inanır. Yunus’un lisanıyla:

“Nazar eyle itirü
Pazar eyle götürü
Yaratılanı hoş gör
Yaratan’dan ötürü.”
Prensibiyle hareket eder. Yaratıcının, kimsenin rızkını gü-

nahından dolayı kesmediğini, kendisine şükredene de küfre-
dene de verdiğini düşünür. İnsanlara bu açıdan bakar. Hatta 
öyle engin düşünür ki:

“Kıranlar hatır-ı naşadımı şad olsun 
Benimçün na murad olsun diyenler ber murad olsun” diyen 

Naili-Kadim şairimiz gibi düşünürler. Hatırını kıranlara bile iyi 
sevinçler, muradını alamasın diyenler için bile muradlarına er-
sinler diyecek kadar iyimser insandır Müslüman.



RAGIP GÜZEL

228

Hoşgörünün başı sevgiden geçer. İnsanları sevmek, kin ve 
hasedi kalpten sökmek, iyi niyet beslemek suretiyle insan hoş-
görüye ulaşabilir. 

“Gelin tanış olalım
İşi kolay kılalım
Sevelim sevilelim
Dünya kimseye kalmaz.”
Gerçekten de dünya kime kalmıştır? 
Nerede o zulmüyle insanlara kan kusturanlar?
Firavunlar, Nemrudlar, Şeddatlar?
Ne oldu saltanatları, makamları, malları?
Büyük âlim ve arif zatlardan İmam Şa’rani (ks), Tenbihu’l-

Müterrin adlı kitabında şu kıssayı nakleder: 
“Bir defasında Amr b. Zer (r.a.), kimsenin katılmak isteme-

diği günahkâr bir kimsenin cenazesine katılır. Adamı kabre 
koydukları vakit Amr b. Zer (r.a.) onun için şöyle der:

- Allah-u Teâlâ sana merhamet etsin. Sen tevhid üzere, imanla 
ruhunu teslim ettin. İnsanlar her ne kadar aleyhine konuşsa da 
sen yüzünü toprağa sürdün. Muhakkak sen çok günahkâr biri-
sin. Fakat hangimiz günah işlemiyor ve hata yapmıyoruz ki?”

Bu sözü işitenler hep birlikte ağlamışlardır…
İnsan kusur araştırmamalı. Hoşgörülü bakışla iyilikleri gör-

melidir. İnsanların kusurlarını örtmek, başkalarına açıklama-
mak büyük bir erdemdir. Bunun karşıtı kusurları yaymaktır ki 
felaketlere sebep olur. Başkalarının kusurlarını arkalarından 
söylemek gıybettir. Öyle ki bir kimsenin arkasından boyuna, el-
bisesine, yiyip içmesine, gezip yürümesine varıncaya kadar bir 
kusurunu dil, göz veya el ile işaret ederek göstermek de gıybet-
tir. Çünkü kişinin bunları öğrenince üzüleceğinde şüphe yok-
tur. Başkalarına, yapmadıkları kusurları yüklemek de iftiradır.

3-İyi niyet beslemek:



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

229

Niyet, irade ile bir şeyi yapmaya veya yapmamaya karar ver-
mektir. Niyet kalbin amelidir. Niyet her işin ve ibadetin teme-
lidir. Niyet asıldır, köktür, amel onun meyvesidir. Niyetsiz iba-
det, sadece bir hareket olur. Ancak güzel niyetle işler ibadete 
dönüşür. Ameli insanlar görür, fakat niyeti ancak Yüce Allah 
bilir. Ameldeki kusurlar affedilir, fakat niyetteki bozukluk ame-
lin sevabını kaybettirir. Resûlullah Efendimiz (s.a.v.) şöyle bu-
yurmuştur:

“Müminin niyeti, amelinden hayırlıdır.”257

Kulun iradeli olarak yaptığı her işinde ilk hareket noktası 
kalbidir. Allah yolunda her iş, başlangıçtaki niyete göre sonuç 
verir. Bunun için Allah yoluna adım atan herkes, güzel bir so-
nuç almak istiyorsa işine Allah rızası için güzel bir niyetle baş-
lamalıdır. Niyet, kalbin kesin kararıdır. Kalp bilgi, sevgi ve ira-
deyle bir şeye meyledip onu yapmak veya yapmamak için kesin 
karar verirse niyet oluşur. İyi niyetin sonu da hayır olur.

İyi niyet insana çok sevap kazandırır. Yapmadığı halde iyi 
niyet sahibi hep kazançlı çıkar.

İsrailoğulları içinde abid bir zat vardı. Halkın büyük bir aç-
lık ve kıtlık çektiği sırada, yolda giderken büyük bir kum tepe-
sine rastladı ve kendi kendine şöyle dedi:

“Eğer şu kum yığını un olsaydı onunla şu insanları doyu-
rur, açlıklarını giderirdim.” Bunun üzerine Cenâb-ı Hakk za-
manın peygamberine şöyle vahyetti:

“Falan kişiye git ve de ki; Allah-u Teâlâ senin niyetinin kar-
şılığında ecrini verdi. O kum yığını un olsaydı, onu dağıttığında 
elde edeceğin sevap amel defterine yazılmıştır.”

Mümin, dünya hayatındaki gayesinin Allah-u Teâlâ’ya kul-
luk etmek olduğunu bilir. Hayatının her anında O’nun rıza-
sını gözetir. Cenâb-ı Hakk’ın rızası gözetilmeden yapılan işten 
menfaat sağlanamayacağının şuurundadır. Bu nedenle her işe 
257	  Râmuzü’l-Ehadis: 403



RAGIP GÜZEL

230

hayırlı niyetle başlar. Kulun hayırlı niyetini Yüce Allah boşa çı-
karmaz. Hayırlı niyetle başlanan fiilin sonu nereye çıkarsa çık-
sın, müminin istediği şekilde sonuçlansın yahut sonuçlanmasın, 
her durumda Hakk Teâlâ’nın rızasına yaklaştırır. İnsanın her 
fiilinde, ‘Rabbim senin rızan için senin istediğin şekilde, senin 
takdirinle…’ deyip niyetlenmesi, onun gönlünden ilahi sevgiyi, 
ilahi rıza arayışını çıkarmaması manasına gelir. Böylece gaf-
leti de azalır ve Rabbine yaklaşır. Bu sebeple sadece namaza, 
abdeste değil her işe hayırlı niyetle başlamak gerekir.

4-Faydalı olmak:
İyilik iki çeşittir. İlki söz ile olur. Güzel söz söylemek, sabrı 

tavsiye etmek, ara bulmak, doğrudan yana olmak, söz ile yapı-
lan iyiliktir. Zahmetsiz iyiliktir, güzel söz söylemek. Birbirine 
hakkı ve sabrı tavsiye edenler dışından insanlığın hüsranda ol-
duğu da ayet ile sabittir. İkinci çeşit iyilik ise fiil ile olur ki bi-
rinin işini yapmak, yardım etmek bu türdendir. İnsanlara fay-
dalı olmak Hz. Peygamber (s.a.v.) dilinden övülmüştür. Kişi ne 
kadar hayra sebep olmuşsa o kadar hayırlıdır.

Başkasına yaptığımız iyiliği gizli tutmak, başkasından gör-
düğümüz iyiliğe teşekkür etmek de erdemdir. İyiliğin belayı de-
fettiğine sadaka olduğuna dair hadisler vardır. Hz. Peygamber 
(s.a.v.) buyurmuştur ki:

“Kardeşine gülümsemen sadakadır. İyiliği emredip kötülük-
ten sakındırman sadakadır. Yolunu kaybetmiş olana yol göster-
men, görmeyene yardım etmen sadakadır. Yoldan eziyet eden 
taşı, dikeni alman sadakadır. Kendi kovandan kardeşinin ko-
vasına su dökmen sadakadır.”258

İnsan yaptığı iyiliklerin faydasını hem dünyada hem de ahi-
rette fazlasıyla görecektir. 

Şöyle bir olay anlatılır:
258	  Camiü’s-Sağir: 2/80



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

231

“Bir dervişin yolu uzak illerdeki bir köye düştü. Akşamın 
bir saati kimsenin kapısını çalmamak için köy mezarlığına 
gitti ve ibadet etmeye başladı. Bu arada gözüne mezar taşları 
ilişti. Mezar taşlarının her birinde ismin yanında birbirinden 
farklı sayılar yazıyordu. Sabah köyün yaşlılarının yanına gitti. 
Uzaktan geldiğini, misafir olduğunu söyledi. Geceyi geçirdiği 
köy mezarlığındaki sayıların anlamını sordu. Köyün yaşlıla-
rından biri dedi ki:

-Bu köyde hepimizin beline, doğduğumuz anda bir ip bağ-
lanır. Hayatımız boyunca yaptığımız her iyilik için o ipliğe bir 
düğüm atarız. Düğüm sayımız kimseden geri kalmasın diye de 
iyilik yapmada birbirimizle yarışırız. İşte o sayılar, ipliklerdeki 
düğüm sayısını gösteriyor.”

5-Hırslı olmak:
Mümin kanaatkâr olmalıdır. Hırsla dünya menfaatine sarıl-

malıdır. Helalinden kazanmaya ve kazancıyla yetinmeye özen 
göstermelidir.

Lokman Aleyhisselâm, oğluna şu tavsiyelerde bulunmuştur:
“Yavrum! Dünya çok derin bir denizdir. Burada çok insan 

boğuldu. Bu engin denizde takvayı (Allah’tan korkmayı) ken-
dine gemi edin. Gemiye yükleyeceğin eşya Allah-u Teâlâ’ya iman 
olsun. Geminin yelkeni de Allah’a tevekkül etmek olsun. Böyle 
yaparsan belki kurtuluşa erersin, başka da kurtuluş yolu gör-
müyorum. Yavrum! Dünyaya geldiğin andan beri her gün on-
dan bir adım daha uzaklaşıyor ve ahirete yaklaşıyorsun. Her 
gün bir adım daha yaklaştığın yer, her gün bir adım uzaklaş-
tığın yerden sana daha yakındır.”

Padişahın biri, adamlarından birine bir miktar para verip 
şehir içindeki dervişlere dağıtmasını söyledi. Adamcağız bir-
çok dervişin yanına gitti. Ancak parayı olduğu gibi geri getirip 
iade etti. Padişah:

“Niçin dağıtmadın?” diye sordu. Adam:



RAGIP GÜZEL

232

“Padişahım verecek derviş bulamadım” dedi. Padişah:
“Nasıl olur, şehirde yüzlerce derviş var” deyince adam:
“Şehirdeki dervişlerin dünya ile işi yok. Bizden para isteyen-

lerin ise derviş olmadığını biliyoruz” diye cevap verdi.
Bilmek gerekir ki fakir olanın kanaatkâr olması, başkasının 

elindekine tamah etmemesi, onlarda gözü olmaması gerekir. Ne 
yoldan olursa olsun kazanıp zengin olayım diye hırsa kapılma-
malıdır. Yiyecek, giyecek ve meskenin zorunlu ve hesaplı olan-
larıyla yetinmelidir. Daha uzun süreli ihtiyaçları düşünerek kal-
bini meşgul etmemelidir. Eğer gönlünden çok mal biriktirme 
arzusu yahut uzun emel belirirse bu durumda kanaatkâr olma 
şerefini kaybetmiş olur. Kaçınılmaz olarak başkasının elinde-
kine tamah etme, hırs zilletine düşme gibi kötülüklerle kirlen-
miş olur. Hırs ve tamah da kendisini düşük ahlâklı olmaya, 
insanın şerefini lekeleyen kötülükleri işlemeye iter. Zaten in-
sanoğlu yaratılıştan hırs, tamah ve kanaat azlığına yatkın bu-
lunmaktadır. 

Şakık-ı Belhi Hazretleri (ks), bir kıtlık senesinde herkesin 
kara kara düşündüğü bir ortamda, zengin bir adamın kölesi-
nin neşeden oynadığını gördü. Ona sordu:

“Herkes kıtlıktan, açlıkla karşı karşıya olmaktan inler du-
rurken sen neye güvenerek böyle oynayabiliyorsun?” Köle ce-
vap verdi:

“Benim efendimin yedi tane köyü var, her ihtiyacımızı efen-
dimiz bol bol karşılıyor.” Şakık-ı Belhi Hazretleri, kıtlıktan mus-
tarip talebelerine buyurdu ki:

“Kendimize gelelim! Bir köle efendisinin yedi köyüne güve-
niyor, kendini emniyet içinde hissediyor. Dünyadaki bütün köy-
lerin, şehirlerin sahibi ve her canlının rızkına kefil olan Allah-u 
Teâlâ’ya bu nasıl tevekkül ki hala biz rızık endişesi içindeyiz?”

Solon şöyle demiştir:



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

233

“Saadetimi, bütün arzularımı gidermekte değil, onları sı-
nırlamakta buldum.”

6-İyi geçimli olmak:
Mümin güzel ahlâklı olur. Her insanla geçinir. Kimseye za-

rar vermez. Sevdiğini Allah için sever. Elinden, dilinden baş-
kaları zarar görmez. Emanete hıyanet etmez, sözüne sadıktır. 
Anne babasına ve çevresindeki insanlara karşı şefkatlidir. Hile 
yapmaz, aldatmaz, yalan söylemez. Herkesin iyiliğini ister. Ağ-
zından kötü söz çıkmaz. Elinde olanı başkasına vermekte te-
reddüt etmez, evine geleni hoşnut bir şekilde uğurlar. Güler 
yüzlüdür, temiz giyinir, uyumlu hareket eder. İffet ve onuruna 
dikkat eder. Bir kere düştüğü hataya bir daha düşmez. Adalet-
lidir, kolaylaştırıcıdır, müjdeleyicidir.

Herkese Allah-u Teâlâ’nın selamını verir. Kimseye karşı bü-
yüklenmez.

İslâm barış dinidir. Birbiriyle karşılaşan Müslümanların se-
lamlaşmaları sünnettir. “Selâmet, esenlik, kurtuluş, maddi ve 
manevi zararlardan uzak kalış, dünya ve ahiret sıkıntılarından 
kurtulma” anlamına gelen, Müslümanların birbirlerine iyi ni-
yet ve esenlik temennilerini belirtmek üzere söyledikleri, “Se-
lamün aleyküm” ve “Aleyküm selam” sözlerine selam denir. 
Selam aynı zamanda kendisi her türlü eksikliklerden münez-
zeh olduğu gibi yarattıklarına da Selâmet veren anlamına ge-
len, Allah’ın güzel isimlerinden biridir. Sevgili Peygamberimiz 
(s.a.v.) selamı yaymayı emretmiştir. O sadece erkeklere değil, 
kadın ve çocuklara da selam verirdi. Dünya hayatının birçok 
işi arasında insanların birbirlerini selamlamaları, birbirlerine 
karşı iyi dileklerde bulunmaları ne kadar güzel bir davranıştır.

Mümin bir kimse bilerek suç işlemez. İnsanlara karşı yan-
lış bir davranışı olamaz. Yaptığı bir yanlışlıktan dolayı da özür 
dilemesini ihmal etmez.



RAGIP GÜZEL

234

Hatalı bir davranıştan dolayı özür dilemek büyük bir erdem-
dir. Özür dilemek küçültücü bir hareket değildir. İnsanlara bize 
yaptığı iyilik için teşekkür etmek de zorunlu bir inceliktir. Te-
şekkür etmek karşıdan gördüğümüz ikramı artırır, ikramı ya-
panı memnun eder. Bize uzatılan bir eli oturduğumuz yerden 
tutmak kaba bir davranıştır. Erkeklerin toka yapmak için ayağa 
kalkmaları nezaket kuralları gereğidir. Ayrıca kapıdan geçer-
ken yanımızdakini buyur etmek, misafirimiz oturmadan otur-
mamak, güzel âdetlerimizdendir.

Müslüman, küçüklere karşı şefkatli ve merhametlidir. Bü-
yüklerine karşı da saygılıdır.

Bir hadis-i şerifte buyuruldu:
“Bir genç, bir yaşlıya sadece yaşından dolayı hürmet etti mi, 

Allah da mükâfat olmak üzere, ihtiyarlığı zamanında hürmet 
edecek bir kimseyi muhakkak yaratır.”259

“Mümin güzel geçimlidir. Herkesle iyi geçinir ve onunla da 
herkes uyum içinde olur.”260

“Mümin her davranışında, her halinde hayır üzeredir. O, 
Allah’a hamd ederken ruhu çekilir.”261

İşte mümin budur.
Allah her halimizi hayırlara vesile kılsın.
Bizleri doğruluktan ayırmasın.
Rızasına göre yaşamayı ve iman üzere ölmeyi nasip buyur-

sun. Âmin!

259	  Muhtar-ül Ehadis: 128
260	  Camiü’s-Sağir: 2/157
261	  Müsned: 1/297



235

RAMAZAN AYI

Üç Ayların üçüncüsü, ayların sultanı Ramazan ayıdır. Rama-
zan ayının özelliklerinden biri Kur’an-ı Kerim’in bu ayda 

nail olmasıdır. 
Yüce Rabbimiz (c.c.) buyurdu:

نَاتٍ  ى انُْزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيِّ شَهْرُ رَمَضَانَ الذِّ
مِنَ الْهُدَى وَالْفُرْقَانِ *

“Ramazan ayı, insanlara yol gösterici, doğrunun ve doğruyu 
eğriden ayırmanın açık delilleri olarak kendisinden Kur’an in-
dirildiği aydır.”262

Ramazan ayı, Ümmet-i Muhammed’e hediye edilen bir ay-
dır. Ondaki bütün ibadet sevapları ümmet için kat kat karşı-
lanmaktadır. Melekler bile bu ayda Ümmet-i Muhammed için 
dua ve niyazda bulunmaktadırlar. 

Ramazan ayı Ümmet-i Muhammed için bir sevgidir, bir har-
mandır. 

Hadis-i Şerif’te buyuruldu:
“Ramazan ayı girdiğinde Allah, arşın taşıyıcısı olan melek-

lere şu emri verir:
-Haydi! Kendi teşbihlerinizi bırakın da Ümmet-i Muham-

med için istiğfarda bulunun.”263

262	 Bakara Sûresi: 185
263	 Râmuzü’l-Ehadis: 585



RAGIP GÜZEL

236

Ramazanı aşkla, şevkle bekleyen müminler bu ayın bere-
ketine nail olmaktadırlar. Bediüzzaman Hazretleri, Ramaza-
nın ruhani bir bayram olduğunu şöyle anlatır:

“Bir tek Ramazan, 80 sene bir ömür semeratını kazandıra-
bilir. Leyle-i Kadir ise nass-ı Kur’an ile bin aydan daha hayırlı 
olduğu, bu sırra bir hücced-i katıadır. 

Evet, nasıl ki bir padişah müddet-i saltanatında, belki her 
sene ya cülus-u hümayun namıyla veyahut başka bir şaşaalı 
cilve-i saltanatına mazhar bazı günleri bayram yapar. Raiye-
tini, o gün de umumi kanunlar dairesinde değil, belki hususi 
ihsanatına ve perdesiz huzuruna ve has iltifatına ve fevkalade 
icraatına ve doğrudan doğruya layık ve sadık milletini has te-
veccühüne mazhar eder. Öyle de ezel ve ebed sultanı olan 18 
bin âlemin Padişah-ı Zülcelali, o 18 bin âleme bakan, teveccüh 
eden ferman-ı alişanı olan Kur’an-ı Hakîmi, Ramazan-ı Şerif’te 
inzal eylemiş. Elbette o Ramazan, mahsus bir bayram-ı İlahi 
ve bir meşheri Rabbani ve bir meclis-i ruhani hükmüne geç-
mek, mukteza-yı hikmettir.

Madem Ramazan o bayramdır. Elbette bir derece süfli ve 
hayvani meşagilden insanları çekmek için oruca emredilecek 
ve o orucun ekmeli ise mide gibi bütün duyguları gözü, kulağı, 
kalbi, hayali, fikri gibi cihazat-ı insaniyeye dahi bir nevi oruç 
tutturmaktır. Yani muharremattan, malayaniyattan çekmek ve 
her birisine mahsus ubudiyete sevk etmektir. Mesela dilin ya-
landan, gıybetten ve galiz tabirlerden ayırmakla ona oruç tut-
turmak ve o lisanı, tilavet-i Kur’an ve zikir ve tesbih ve salâvat 
ve istiğfar gibi şeylerle meşgul etmek…”264

Ramazan ayı girmeden önce Peygamber Efendimiz (s.a.v.) 
onun yaklaşmakta olduğunu ashâbına müjdeler. Ashâb da 
Ramazan-ı Şerif’i idrak edecek olmanın heyecanını aylar 
öncesinden yaşamaya başlardı. 
264	 Mektubat: 29. Mektup



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

237

Resûlullah Efendimiz (s.a.v.) şöyle buyurmuştur:
“Ey İnsanlar! Büyük ve mübarek ayın gölgesi üzerinize düştü. 

O ay içinde bir gece vardır ki bin aydan daha hayırlıdır. O öyle 
bir aydır ki Allah, gündüz orucunu farz, gece ibadetini nafile 
kılmıştır. O ay içinde nafile bir hayır işleyen, diğer aylarda bir 
farzı yerine getirmiş gibi olur. O ayda bir farzı yerine getiren, 
diğer aylarda 70 farzı eda etmiş gibi sevap alır. O, sabır ayıdır; 
sabrın karşılığı ise cennettir. O, yardımlaşma ayıdır. O ayda 
müminin rızkı bereketlendirilir. Ramazanda kim bir oruçluya 
iftar verirse bu, günahlarının bağışlanmasına, cehennemden 
azad olmasına sebep olur ve (iftar verdiği) oruçlunun sevabın-
dan hiçbir şey eksiltilmeksizin onun sevabı kadar sevap alır.”

Bir sahabi dedi ki:
“Ey Allah’ın Resûlü! Bizim her birimiz bir oruçluya iftar ye-

meği verecek durumda değiliz. Zira kimimiz fakiriz.”
Allah Resûlü (s.a.v.) bunun üzerine şöyle buyurdular:
“Şanı yüce olan Allah, bir oruçluya iftar vaktinde ikram edi-

len bir yudumluk ayran yahut su yahut bir hurma karşılığında 
da bu sevap ve mükâfatı verir. Yeter ki bu ikramı yapan canı 
gönülden yapmış olsun.”

Kim ki bir oruçluyu doyurursa bu kendisinin günahlarının 
bağışlanmasına vesile olur. Hem Rabbi ona benim havzımdan 
öyle bir şerbet içirir ki ondan sonra, cennete girinceye kadar 
susamaz. Bütün bunlardan başka, doyurduğu oruçlunun nail 
olduğu oruç sevabı kadar sevaba da nail olur. Bununla beraber 
oruçlunun sevabından da hiçbir şey eksilmez.

Ramazan ayı öyle bir aydır ki evveli rahmet, ortası mağ-
firettir, sonu da cehennemden azat olmaktır. Kim o ayda 
hizmetkârlarının işini hafifletirse Allah da onu cehennem aza-
bından azat eder.”265

265	 Tergib ve’t-Terhib: 2/94



RAGIP GÜZEL

238

Ramazan ayı mübarek bir ay olduğu için Müslümanlar bu 
mübarek ay geldiği zaman din kardeşleri ile tebrikleşir:

“Allah-u Teâlâ bu ayı bize ve size mübarek eylesin” veya “Bu 
mübarek ay geldi, bize ve size müjdeler olsun” derler.

Ashâb-ı Kirâm Ramazan’da coşkulu bir ibadet iklimine gi-
rerlerdi. Kendileri oruçlarına itina ettikleri gibi yavrularının da 
bu şuurla yetişmesine gayret ederler, onları Ramazan’ın bere-
ketinden istifade ettirirlerdi. Nitekim Hz. Ömer, Ramazanda 
sarhoş olan birini:

“Yazıklar olsun sana! Bizim çocuklarımız bile oruç tutmak-
tadır, diye azarlardı.”266

Hicri 2. Bin (yıl)’in müceddidi İmam-ı Rabbani Hazretleri 
(ks) buyurdular ki:

“Bilmek gerekir ki Ramazan ayı büyük bir aydır. Bu ayda 
yapılan namaz, zikir, sadaka ve benzeri bütün nafile ibadetler 
Ramazan ayının dışında yapılan farzlara denktir.

Kim bu ayda bir farz-ı eda ederse Ramazan ayının dışında 
70 farzı eda etmiş gibi olur. 

Kim bu ayda bir oruçluya iftar ettirirse bu, onun günahla-
rının bağışlanmasına ve cehennemden azat edilmesine sebep 
olur. Oruç tutanın sevabından hiçbir şey eksilmeden, aynı se-
vap kendisine de verilir.

Kim bu ayda emri altında bulunanların işlerini hafifletirse 
Allah-u Teâlâ onu bağışlar ve cehennemden azat eder.

Resûlullah (s.a.v.) Ramazan ayı geldiği zaman bütün esirleri 
serbest bırakır, her isteyenin isteğini verirdi. 

Kim bu ayda hayırlar ve salih emeller işlemeye muvaffak 
olursa, senenin tamamında hayırlı amel işlemeye muvaffak olur. 
Bu ayı dağınık bir vaziyette geçiren kimse, senenin tamamında 
266	 Buhârî, Savm: 47



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

239

dağınık olur. Bu ayı fırsat bilerek mümkün olduğu kadar ma-
nen derlenip toparlanmak için gayret göstermek lazımdır. 

Allah-u Teâlâ, azabı hak etmiş binlerce kişiyi bu ayın her 
bir gecesinde cehennemden azat eder. Bu ayda cennet kapıları 
açılır, cehennem kapıları kapanır. Şeytanlar zincirlere vurulur, 
rahmet kapıları açılır. 

İftarı acele (ilk vaktinde) yapmak ve sahuru geciktirmek 
(son vaktinde) yapmak Peygamber Efendimizin sünnetlerin-
dendir. Peygamber Efendimiz (s.a.v.) bu hususa çok dikkat et-
miştir. Zira iftarı acele yapmak ve sahuru geciktirmek oruç tu-
tanın kendi acizliğini ve ihtiyacını itiraftır ki kulluk makamına 
münasip olan budur.

İftarı hurma ile yapmak sünnettir.
Bu ayda teravih kılmak ve Kur’an-ı Kerim hatmi yapmak, 

birçok fayda ve sevap kazandıracak olan sünnet-i müekkede-
lerdendir. 

Allah-u Teâlâ bizleri, Habibi Muhammed Aleyhisselâm hür-
metine bunları yapmaya muvaffak kılsın.” Âmin.267

Ramazanda af kapısının ardına kadar açıldığını şair şöyle 
dile getirmiştir:

“Açıldı yine mısra-ı derbaze-i gufran
Hakk’tan taleb-i mağfirete vaktü zemandır.”
(Af kapısının kanatları ardına kadar açıldı. Hakk Teâlâ’dan 

mağfiret dileme zamanıdır)
Bu mağfiretten istifade etmek için günahkârlara güzel bir 

fırsat doğar. Vasıf Efendinin dediği gibi
“Dehen-ü destini meyhane yudı sahbadan
Kuze-i bade-yi ibrik-i vudu itdi heman”
(Ayyaşlar bile elini, ağzını yıkadı, içkiden temizledi, içki sü-

rahisini abdest ibriği haline getirdi)
267	 Mektubat-ı İmam-ı Rabbanî: 1/45



RAGIP GÜZEL

240

Nice günahkârlar Ramazan ayı gelince tevbe ederler. Fena-
lıkları bırakırlar. Allah-u Teâlâ’nın af ve merhametine sığınırlar.

Ramazan ayında rahmet ve mağfiret o derece boldur ki 
Ramazan’a erişip de mağfiret olmayanlara hayret edilir. 

Sevgili Peygamberimiz (s.a.v.) bir hadis-i şeriflerinde bu-
yurdular:

وَرَغِمَ انَْفُ رَجُلٍ دخََلَ عَلَيْهِ رَمَضَانُ ثمَُّ انْسَلَخَ قَبْلَ انَْيُفْفَرَ لَهُ *
“Üzerinden Ramazan gelip geçtiği halde günahları bağışlan-

mayan kişinin burnu yere sürtülsün.”268

O kadar rahmetin bol olmasına rağmen günahlarını affet-
tirememiş olan insan, Ramazan’ı gafletle geçirmiş demektir. 
İbadet ve itaatle değerlendiremeyen insan çok büyük bir ka-
yıp içindedir.

Zaten Ramazan’ın kelime anlamı da günahları yakan de-
mektir. 

Hadis-i Şerif’te buyuruldu:

نوُبَ * ىَ  رَمَضَانُ لِأنََّهُ يرُْمِضُ الذُّ اِنَّمَا سُمِّ
“Ramazan ayına bu ismin verilmesinin sebebi günahları ya-

kıp erittiği içindir.”269

Arapça’da Ramazan kelimesi beş harftir. Hikmet ehli bu 
harflerin özelliğini şöyle dile getirir:

“R: Allah-u Teâlâ’nın Rıdvan’ına,
M: Allah’ın muhabbetine,
D: Allah’ın dımaına, korumasına,
Elif: Allah’ın ülfetine
N: Allah’ın nuruna işarettir.”270

268	 Müsned: 2/204
269	 Camiü’s-Sağir: 1/89
270	 Gunyetü’t-Talibin: 299



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

241

Ramazan ayı insanlığın gönüllerini nur ile dolduran müba-
rek feyiz ve bereketleri toplamıştır.

Asmâî der ki:
“Kızdırılmış taşa remeda denir ki Ramazan da günahları 

yaktığı için bu isimle nitelenmiştir.”
Ebû Amr da şöyle demiştir:
“Ramazan’a Ramazan denmesi, deve yavrularının bu ayda 

sıcaktan yanması sebebiyledir. Bundan dolayı bazıları şöyle 
ifade ederler:

-Kum ve taşların güneşin sıcaklığından kızdığı gibi, ahiret 
işlerini düşünmek ve konuşmaktan da müminlerin kalplerinde 
tesir ve hararet meydana gelir.”

Ramazan’ın bir manası da sonbaharda yağan yağmur ol-
duğu düşünüldüğünde, bu ayın beden ve kalpler günahlardan 
temizleyerek pak eylemesi diye söylenmiştir.

Demek ki Ramazan mana ve kelimesiyle müminleri günah-
lardan temizlemeye, gönülleri pak eylemeye bir vesiledir.

Resûl-ü Ekrem (s.a.v.) Efendimiz ne güzel müjde vermiştir:

مَ مِنْ ذَنْبِهِ * مَنْ قَامَ رَمَضَانَ اِيمَاناً وَاحْتِسَاباً غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّ
“Kim inanarak ve sevabını Allah’tan umarak Ramazan ayının 

gecelerini ibadetiyle ihya ederse geçmiş günahları affolunur.”271

Ne mutlu Ramazan ayını gündüzleri oruçla, geceleri de na-
maz ile değerlendirenlere!

Ne mutlu bu fırsattan istifade edip Allah’ın rızasını kazananlara.
Ramazan ayının bir özelliği de amellere sevapların bol bol 

verilmesidir. Bir amel ve ibadete on misli mükâfat veren Allah, 
Ramazan ayında yapılan ibadet ve hayırlara yediyüz misli, bin 
misli mükafat vermektedir. 
271	 Buhârî, İman: 25-27



RAGIP GÜZEL

242

وَاِنْ تَكُ حَسَنَةً يضَُائِفْهَا وَيؤُْتُ مِنْ لَدُنْهُ اجَْراً عَظِيماً.
“İyilik olursa onu katlar. (Kat kat arttırır.) Kendisinden de 

büyük mükâfat verir.”272

Müminler Allah-u Teâlâ’nın o bol olan mükâfatına nail olmak 
için Ramazan ayında hayır ve hasenatlarını arttırırlar. İnsanlar 
arasında yardımlaşma yarışı başlar. Nakdi ve ayni yardımlar, 
zekât ve sadakalar genellikle Ramazan ayında daha çok verilir.

Peygamberimiz Efendimiz (s.a.v.) bu ayın hürmetini beyan 
buyurmuştur:

دَقَةِ فِي رَمَضَانَ * افَْضَلُ الصَّ
“En faziletli sadaka, Ramazan’da verilendir.”273

Mal ve servetin hesabı bu ayda yapılarak zekâtın bu ayda 
verilmesi yaygın bir âdettir. Çünkü bu ayda verilen zekât hem 
verene hem de alana çok büyük kazançlar sağlar. Veren, verdi-
ğinin bin katı sevaba nail olurken zekât alan da bayramlık ih-
tiyaçlarını karşılama imkânına kavuşmuş olur.

Ramazan ayında her türlü ibadet ayrı bir mana taşımaktadır.
Peygamberimiz (s.a.v.) buyurdular:

رَمَضَانَ بِمَكَّةَ افَْضَلُ مِنْ الَْفٍ رَمَضَانَ بِغَيْرِ مَكَّةَ *
“Mekke’de geçirilen bir Ramazan, Mekke’den başka yerde 

geçirilen bir Ramazan’dan daha faziletlidir.”274

ةً * عُمْرَةُ فِي رَمَضَانَ تَعْدِلُ حَجَّ
“Ramazan’da yapılan bir umre, sevap bakımından bir hacca 

denktir.”275

272	 Nisa Sûresi: 40
273	 Camiü’s-Sağir: 1/43
274	 Camiü’s-Sağir: 2/21
275	 Tirmizî, Hac: 95



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

243

Ramazan’ın her şeye ve her yere tesiri olduğu açıkça görül-
mektedir.

İslâm’ın emrini yerine getirip Ramazan’da oruç tutanlar se-
bebiyle asayiş bile düzene girmekte, sabır ayı tesirini göster-
mektedir.

Ramazan ayı hürmetine her türlü fenalık kapıları da kapanır.
Resûl-ü Ekrem (s.a.v.) Efendimiz buyurdular:

قَتْ ابَْوَابَ  اِذَا دَخَلَ شَهْرُ رَمَضَانَ فُتِحَتْ ابَْوَابَ الْجَنَّةِ وَغُلِّ
يَاطِينُ * جَهَنَّمَ وَسُلْسِلَةِ الشَّ

“Ramazan ayı girdiğinde cennet kapıları açılır, cehennem 
kapıları kapanır. Şeytanlar zincire vurulur.”276

Madem böyle de akla şu soru gelebilir:
“Peki, neden yine bu olaylar meydana geliyor? Şeytan bağlı 

ise bunlar neden oluyor?”
Şunu bilmek faydalı olur. Şeytan bağlı ama şeytanın bağını 

çözecek insan olduktan sonra bazı olaylar meydana gelir. Çünkü 
şeytan, kendi başaramadığı işi şeytanlaşmış insanlara yaptırır. 

Rabbimiz (c.c.) buyurur:

قُلْ اعَُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ* مَلِكِ النَّاسِ* اِلَهِ النَّاسِ * مِنْ شَرِّ 
الْوَسْوَاسِ الْخَنَّاسِ* الَّذِى يوَُسْوِسُ فِي صُدُورِ النَّاسِ* مِنَ 

الْجَنَّةِ وَالنَّاسِ*
“De ki:
Ben insanların kalplerine ve vesveseci cin ve insan şeyta-

nının şerrinden insanların Rabbine, insanların hükümdarına, 
insanların ilahına sığınırım.”277 
276	 Müsned: 2/281
277	 Nas Sûresi: 1-6



RAGIP GÜZEL

244

İnsana kötülük telkini yapan cin de olur insan da olur. 
Kur’an-ı Kerim’de Allah-u Teâlâ buyurdu:

“Böylece biz her peygambere insan ve cin şeytanlarını düş-
man yaptık. Bunlar aldatmak için birbirlerine yaldızlı sözler 
fısıldadılar.”278

Öyle insanlar vardır ki şeytanlardan daha tehlikelidirler. 
Onlar sureti Hakk’tan görünür, iyilik gösterip fenalık yaparlar.

Ebu Zer (r.a.), Hz. Peygamber (s.a.v.) ile birlikte bir mecliste 
uzun süre oturunca Allah’ın elçisi namaz kılıp kılmadığını sor-
muştu. Ebu Zer:

“Kılmadım,” deyince Resûlullah (s.a.v.):
“Kalk iki rekât namaz kıl!” demişti. Namazı kılıp geri dö-

nünce de:
“Cin ve insan şeytanlardan Allah’a sığındın mı?” diye sordu. 

Ebu Zer:
“İnsandan da şeytan olur mu?” demişti.
Hz. Peygamber (s.a.v.) de:
“Evet, onlar cin şeytanlarından daha şerlidir” buyurmuş-

tur.279

Ramazan ayında şeytanlar bağlıdır. Onlar cin şeytanlarıdır. 
Ama insan şeytanı, bağını çözdüğü şeytanla işbirliği yaparak 
fenalıklar üretirler.

Ramazan-ı Şerif ayının hürmetine insanın kendisini sorgu-
laması, merhamet ve rahmet ayının feyzinden bereketlenmek 
için de kurtuluş yolu araması gerekir.

Ramazan ayında oruç tutamayanların da alenen meydanda 
veya oruçluların yanında yememeleri ve içmemeleri gerekir ki 
bu bir edep ve saygıdır. Ramazan ayına saygı ve hürmet, in-
sana manevi kazanç sağlar.
278	 Enam Sûresi: 112
279	 Müsned: 5/178



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

245

Bir Ramazan günü idi. Müslüman mahallesinde oturmakta 
olan bir Mecusi (Ateşe tapan)’nin çocuğu daha Müslümanla-
rın ne yaptığını idrak edecek çağa gelmediği için oruçlu Müs-
lümanların arasında ekmek yiyordu. Hemen babası çocuğun 
bu halini fark etti:

”Oğlum! Müslümanların arasında yemek yenir mi? Onlar 
bu günlerde oruç tutarlar, onlarca bu günler muhterem gün-
lerdir,” diyerek azarladı ve çocuğu eve gönderdi.

Her faninin başına gelen ölüm, bir gün onu da alıp götürdü. 
Ölümünden sonra o şehrin dinde ileri gelen zevatından birçoğu 
mecusiyi rüyalarında cennet-i âlâda gördüler. Hâlbuki hayatında 
ateşi Allah diye ibadet eden bir kimsenin cennete girmesi adl-i 
ilahiye muğayirdi. Mecusiye:

“Nasıl oldu da bu nimete eriştin? Biz seni imansız bilirdik. 
Hatta öldüğün zaman cenaze namazını bile kılmadık,” dedik-
lerinde o şu cevabı verdi:

“Evet, doğru söylüyorsunuz. Ben bir Mecusi idim. Fakat bir 
gün küçük oğlum, Müslüman mahallesinde onlar oruçlu olduğu 
halde yemek yiyordu. Ben çocuğun onların gözleri önünde ek-
mek yemesine müsaade etmedim. Müslümanların hürmet et-
tiği bir şeye ben de hürmet ettiğim için Cenâb-ı Allah benim 
ruhumu Müslüman olarak aldı. Ölüm anında Azrail (a.s.) gel-
diği zaman, Allah (c.c.) ona emretti. Evvela bana:

-Eşhedü enla ilahe illallah ve eşhedü enne Muhammeden 
abduhu ve resûluhu, dedirdi. Ondan sonra canımı aldırdı. O 
sebepten, ben işte bu gördüğünüz nimete kavuştum, dedi.”

Ramazan ayına hürmet gösteren bir gayr-i müslime bile 
Ramazan’ın rahmeti eriştiğine göre mü’min olanlara daha faz-
lası da nasip olabilir.

Enderunlu Vasıf Efendi’nin dediği gibi, rahmet yayılan 
Ramazan’dan istifade etmek gerekir.

“Sad şükür gelen mah-ı şerif-i Ramazan’dır.



RAGIP GÜZEL

246

Hakk’ın niam-ı rahmeti mebzul-i cihandır.”
(Yüzlerce şükür olsun ki Ramazan-ı Şerif ayı geldi. O aydan 

cihana yayılan ilahi rahmet bize bir nimettir.)
Bu nimetten istifade edip günahlardan kurtulmanın yolunu 

aramalı. İstifade edememek çok büyük kayıp olur.

Şehr-i Ramazan Merhaba

Müştak olup özlediğim
Şehr-i Ramazan merhaba
Bakıp yolun gözlediğim
Şehr-i Ramazan merhaba

Safa geldin izzet ile 
Dahi azim nimet ile
Müminlere rahmet ile
Şehr-i Ramazan merhaba

Müminlerin bayramıdır
On bir ayın sultanıdır
Hakk’ın bize fermanıdır
Şehr-i Ramazan merhaba

On bir aylık yoldan gelir
Bir ay bize mihman olur
Müzniblere gufran olur
Şehr-i Ramazan merhaba

Derviş Yunus sever özden
Kanlı yaşı döker gözden
Hoşnut olsun cümlemizden
Şehr-i Ramazan merhaba
                   Yunus Emre



247

ORUÇ

Ramazan-ı Şerif ayında oruç tutmak farzdır. Farz olduğu 
Kur’an-ı Kerim’de beyan buyurulmuştur:

كُتِبَ عَلَى  كَمَا  يَامُ  الصِّ عَلَيْكُمُ  كُتِبَ  الَّذِينَ آمَنوُا  ايَُّهَا  يَا 
الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ* ايََّاماً مَعْدُودَاتٍ...

“Ey inananlar! Oruç, korunmanız için sizden öncekilere farz 
kılındığı gibi size de sayılı günlerde farz kılınmıştır.”280

Oruç daha önceki ümmetlere de farz kılınmıştır. Yahudiler 
ve Hristiyanlar da oruçla mükellefti. Yahudiler, bu emri terk 
ederek yılda bir güne indirdiler. Onlar zaten Tevrat’ı bile tah-
rif etmişler, Allah’ın emirlerini kendi yaşayışlarına uydurma 
çabasına girmişlerdir. 

Hristiyanlar oruçlarını tutuyorlardı. Fakat oruç ayı sıcak 
bir mevsime gelince, kilise adamları toplanarak onu kısa gün-
lere aldılar. Bu değişikliğin kefareti olarak da on gün ilave etti-
ler. Bu kararı alan hükümdarlarının hastalanması üzerine, bir 
on gün daha ilave yaparak oruç günü sayısını elliye çıkardılar. 
Adına da perhiz dediler.

Oruç İslâm’ın beş şartından birisidir. Farz oluşu kitap, sün-
net ve icma-i ümmet ile sabittir.
280	 Bakara Sûresi: 183-184



RAGIP GÜZEL

248

Ramazan orucu, akıllı, ergen, sağlıklı ve yolculuğu bulun-
mayan inananların üzerine farzdır. Bu vasıflar olmayan bir 
şahıs için oruç farz değildir. Ancak akıllı ve mümeyyiz (hayrı, 
şerri ayırabilen) olan bir Müslüman çocuğun orucu nafile ola-
rak sahih olur.

Orucun edasının farz olması için sıhhat ve mukim olmak 
şarttır. Hasta, misafir veya yolcu olanların bu halde oruç tut-
maları icap etmez. Bunlar bilahare kaza ederler. Ancak tutma-
ları daha hayırlıdır.

Bir orucun edası sahih olmak için niyet etmek ve hayız ile 
nifas olmamak şarttır. Binaenaleyh niyet edilmeksizin tutulan 
bir oruç, muteber değildir. 

Hayız veya nifas halinde bulunan bir kadının oruç tutması 
da sahih olmaz. Ramazan-ı Şerif orucunu bilahare kaza etme-
leri gelir.

Oruç (Savm ve Sıyam): Fecr-i sadıktan başlayarak güneşin 
batışına kadar yemekten, içmekten ve cinsi yakınlıktan nefsi 
tutmaktır. Farz, vacib, nafile ve mekruh kısımları vardır.

Sahur: seher vaktinde yenen yemektir. Seher de ikinci fecir 
(sabah namazı vakti)’den biraz evvel olan vakittir.

İmsak: Orucu bozan şeylerden nefsi hakikaten ve hükmen 
tutmaktır. İftarın zıddıdır. 

İftar: Güneşin batışından sonra orucu açmaktır. Oruçlu iken 
orucu bozacak bir şeyin yapılması da bir iftardır.

Fecr-i Kazib: Birinci fecir; gökte iki tarafı karanlık uzunla-
masına bir hat şeklinde beliren bir beyazlıktan ibaret olup az 
sonra kaybolur ve karanlık olur. Bundan sonra Fecr-i Sadık (sa-
bah namazının vakti) meydana gelir.

Fecr-i Sadık: İkinci fecir; sabaha karşı doğu ufkundan ya-
yılmaya başlayan beyaz bir aydınlıktan ibaret olup sabah na-
mazı vaktidir.



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

249

Oruç; diğergamlık talimidir. Yoksulların ve muhtaçların çek-
tiği sıkıntılardan sadece biri olan açlığı fiilen yaşatarak onların 
halinden anlamayı temin eder. Böylece gönüllerde merhamet, 
şefkat ve cömertlik tohumlarının filizlenmesini sağlar.

“Mısır’da şiddetli kıtlığın hüküm sürdüğü günlerde Yusuf 
(a.s.)’a:

-Siz, devletin hazinelerine hükmeden bir idarecisiniz. Ne-
den kendinizi aç bırakıyorsunuz? diye sordular. O ise şu hik-
metli cevabı verdi:

-Karnım tok olursa açların halinden anlayamam diye kor-
kuyorum.”

Orucun hikmetleri konusunda Bediüzzaman Hazretleri 
şöyle der:

“Ramazan-ı Şerif’teki savm, İslâmiyet’in erkan-ı hamsesinin 
birincilerindendir. Hem şeair-i İslâmiye’nin azamlarındandır. 

İşte, Ramazan-ı Şerif’teki orucun çok hikmetleri, hem Cenâb-ı 
Hakk’ın rububiyetine hem insanın hayat-ı şahsiyesine hem nef-
sin terbiyesine hem niam-ı İlahiyenin şükrüne bakar hikmet-
leri vardır.

Cenâb-ı Hakk’ın rububiyeti noktasında orucun çok hikmet-
lerinden bir hikmeti şudur ki:

Cenâb-ı Hakk, zemin yüzünü bir sofra-i nimet suretinde 
halk ettiği ve bütün enva-ı nimeti o sofrada ‘Min haysü la yah-
tesibü’ bir tarzda o sofraya dizdiği cihetle; Kemal-i Rubibiye-
tini ve Rahmaniyet ve Rahimiyetini o vaziyetle ifade ediyor.

İnsanlar, gaflet perdesi altında ve eshab dairesinde, o va-
ziyetin ifade ettiği hakikati tam göremiyor, bazen utanıyor. 
Ramazan-ı Şerif’te ise ehl-i iman, birden muntazam bir ordu 
hükmüne geçer. Sultan-ı Ezeli’nin ziyafetine davet edilmiş bir 
surette, akşama yakın ‘Buyurunuz’ emrini bekliyorlar gibi bir 
tavr-ı ubudiyetkarane göstermeleri, o şefkatli ve haşmetli ve 
külliyetli Rahmaniyete karşı, vüs’atli ve azametli ve intizamlı 



RAGIP GÜZEL

250

bir ubudiyetle mukabele ediyorlar. Acaba böyle bir ulvi ubudi-
yete ve şeref-i karamete iştirak etmeyen insanlar, insan ismine 
layık mıdırlar?”281

Ebu Hureyre (r.a.)’nin bildirdiği bir hadis-i şerifte:
“Her şeyin zekâtı vardır. Bedenin zekâtı oruçtur. Oruç sab-

rın yarısıdır” buyuruldu. Bazı tefsirlerde:
“Biliniz ki dünya hayatı; bir oyun, bir eğlence, bir süs, ara-

nızda bir öğünme, mal ve evlatta bir çoğalıştır”282 ayet-i keri-
mesi hakkında, Emirü’l-Mü’minîn Hz. Ali (k.v.) Ammar bin Ya-
sir (r.a.)’e buyurdu ki, “Dünya malı altıdır.” O halde buradan, 
Resûlullah (s.a.v.)’ın “Oruç sabrın yarısıdır.”283hadis-i şerifinin 
ne demek olduğu anlaşılmaktadır. Çünkü dinimizde oruç; ye-
mek, içmek ve cima etmekten sakınmaktır. Bunlar ise dünya 
malı diye bildirilen altı şeyin yarısıdır. Demek ki orucun, sab-
rın yarısı olduğu anlaşılır.”

Abdullah ibn-i Ömer (r.a.), Resûlullah (s.a.v.)’den bildirir:
“Ameller, Allah-u Teâlâ katında yedidir: İki amel vardır ki 

vacibi gerektirirler. İki amel misli iledir. Bir amel, kendinin on 
katı ile beraberdir. Bir amel, kendinin yedi yüz misli ile bera-
berdir. Bir amel vardır ki onu işleyenin sevap sayısını Allah-u 
Teâlâ’dan başkası bilmez. Vacibi gerekli kılan amellerden biri, 
Allah-u Teâlâ’ya hiçbir ortak koşmayarak ve O’na ihlasla kulluk 
yapana cennet vacib olur. Diğeri Allah-u Teâlâ’ya ortak koşarak 
kavuşana cehennem vacib olur. Misli ile olan iki amelden biri, 
kötülük, günah işleyene misli ile karşılık verilir. Diğeri, iyi ni-
yet edip o niyet ettiği şeyi yapamayana, bir o kadar sevap ve-
rilir. Yani bu iki şekilde bire bir verilir. Bire on sevap verilen 
amel, helâl malından Allah yoluna vermektedir. Verdiği her gü-
müş ve altın için yedi yüz katını bulur. Sevabını yalnız Allah-u 
281	 Mektubat, 29. Mektup
282	 Hadid Sûresi: 20
283	 Ramuzü’l-Ehadis: 197



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

251

Teâlâ’nın bildiği amel, Allah için tutulan oruçtur. Onun karşı-
lığını Allah-u Teâlâ’dan başka kimse bilmez.”284

Bazı sebeplerden dolayı oruç tutmamak veya başlanılan 
orucu açmak mübahtır. Bunlar:

Yolculuk: Ramazan-ı Şerif’te en az üç günlük (yaya on sekiz 
saatlik=90 km) bir yere gidecek olan kimse, geceden oruca ni-
yet etmeyebilir. Bundan dolayı o gün yola çıkınca oruçlu bulun-
mamış olur. Fakat bir kimse oruca niyet ettikten sonra gündü-
zün yolculuğa çıksa, orucunu tamamlar. Bozarsa, sadece kaza 
gerekir.

Hastalık: bir hasta öleceğinden, aklının gitmesinden, has-
talığının artmasından veya uzamasından korkacak olursa oruç 
tutmayabilir veya tutmuş olduğu orucu açabilir. Bunda sadece 
korku kafi değildir. Hastanın tecrübesi veya görülen alametler-
den kati kanaati bulunmalı veya Müslüman bir doktor haber 
vermelidir. Sonradan iyileşince tutamadığı günleri kaza eder.

Şiddetli açlık ve susuzluk: oruçlu bir kimse açlıktan veya su-
suzluktan dolayı ölmesinden, aklına bir noksanlık gelmesinden 
bir tecrübe, bir alamet veya Müslüman bir doktorun haber ver-
mesiyle korkarsa orucunu sonra kaza etmek şartıyla açabilir.

Gebelik, sütanalığı: Ramazan-ı Şerif’te gebe bulunan, ken-
disinin veya başkasının çocuğuna süt veren bir kadın, kendi-
sine veya çocuğa bir zarar gelmesinden korkarsa, orucu açabi-
lir. Sonra onu kaza eder.

Hayız ve nifas hali: Bir kadın Ramazan-ı Şerif’te gündüzün 
âdet görmeye başlarsa veya çocuk dünyaya getirirse, orucu bo-
zulmuş olur. Artık âdet günlerinde ve lohusalık müddetinde oruç 
tutması caiz olmaz. Tutamadığı oruçları kaza eder.

Yaşlılık: Vücudu artık oruç tutamayacak kadar takatsiz olan 
çok yaşlı ve güçsüz kimse oruç tutmayabilir. Böyle bir kimse 
için Ramazan-ı Şerif’in her gününün orucuna bedel olarak bir 
284	 Tergib ve’t-Terhib: 2/82



RAGIP GÜZEL

252

fidye vermesi gerekir. Bu fidye, Ramazan-ı Şerif’in evvelinde 
veya sonunda bir fakire yahut daha çok fakire verebilir.

Ziyafet: Ziyafet vermek veya ziyafete davet olunmak, nafile 
oruçları açmak hususunda bir özür sayılır. Bunun için kişi, son-
radan kaza etmek üzere vereceği veya çağrıldığı bir ziyafetten 
dolayı nafile olarak tutmuş olduğu orucunu açabilir.

Yolculuk veya hastalık özrü ile Ramazan-ı Şerif orucunu tut-
mamış olan kimse, daha bunları kazaya müsait bir vakit bul-
madan vefat etse, üzerine kaza etmesi ve fidye vermesi lazım 
gelmez. Şu kadar var ki fidye verilmesini vasiyet etse malının 
üçte birinden verilmesi icap eder.

Yolculuk veya hastalık sebebiyle Ramazan-ı Şerif orucunu 
tutmamış olan kimse, bunu tamamen veya kısmen kaza edebi-
lecek bir müddet bulmuş olduğu halde kaza etmeden vefat ede-
cek olsa, -eğer malı var ise- kazası icap eden her gün için bir 
fidye verilmesini vasiyet etmesi lazım gelir. Bu fidye, malının 
üçte birinden fakirlere verilir.

Fidye, fakir bir kimsenin sabahlı ve akşamlı bir günlük yi-
yeceğidir ki bir sadaka-i fitre (fitreye) denktir.

Ramazan-ı Şerif orucunu makbul bir özrü olmadığı tutma-
yan kimse üzerine de –malı var ise- ölünce fidye verilmesini 
vasiyet etmesi icap eder. Velev ki kaza edecek vakit bulamamış 
olsun. Çünkü mümkün olan edayı terk etmiştir. Vasiyet bulun-
madığı takdirde fidyeyi varislerinin vermesi lazım gelmez. İs-
terlerse kendi mallarından bir teberru olarak verebilirler. Va-
risler veya başkaları ölü namına orucu kaza edemezler. Bu gibi 
bedeni ibadetlerde vekâlet yoktur. Şu kadar vardır ki kendileri 
için tuttukları oruçların sevabını ölüye bağışlayabilirler.

İmam Şafii’ye göre, böyle bir kimsenin terekesi (öldükten 
sonra bıraktığı şeyleri)nin tamamından –vasiyet etmiş olsun, 
olmasın- kazaya kalmış oruçlarının fidyesi verilir. Böyle bir 
kimse namına velisi oruç tutabilir.



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

253

Tutulamayan oruçlardan dolayı fidye verilmesi, Ramazan-ı 
Şerif orucuyla bunun kazasına ve nezir oruçlarına mahsustur. 
Yemin ve katil kefaretleri için lazım gelen oruçları tutmaktan 
aciz kalan kimsenin daha hayatta iken fidye vermesi caiz de-
ğildir. Fakat bunun için vasiyet etmesi caizdir.

Çocuklara nazaran oruç, namaz gibidir. Binaenaleyh on ya-
şında bulunan bir çocuğa oruç tutması tavsiye olunur. Mamafih 
tutmazsa kazası lazım gelmez. Çocuğun oruca gücü yetmelidir. 
Oruçtan zarar görecek bir çocuğa, ‘Oruç tut’ diye emredilmez.

Oruç için niyet gereklidir. Herhangi bir oruca kalp ile niyet 
yeterlidir. Oruç için sahura kalkılması da bir niyettir. Niyetin 
dil ile yapılması daha da güzeldir.

“İnşallah, yarın için oruç tutmaya niyet ettim” diye yapılan 
bir niyet de geçerlidir.

Bir kadın henüz âdet içinde iken geceleyin oruca niyet edip 
fecirden önce temizlenecek olsa orucu sahih olur.

Ramazan orucunun maddi ve manevi birçok faydası vardır.
İnsan vücudundaki güzel değişimler ve gelişimler oruç saye-

sinde olur. Bedene taze kan, taze can gelir. Bunun için oruç tu-
tanlar, daima sağlıklı yaşamaya nail olurlar. Zaten Yüce Allah’ın 
her emrinde olduğu gibi oruç emrinde de faydalar ve hikmet-
ler çoktur.

Peygamber Efendimiz (s.a.v.) buyurdular:
“Âdemoğlunun yaptığı her amel (sevabı) on mislinden yedi 

yüze kadar katlanır. Allah-u Teâlâ şöyle buyuruyor: 
-Ancak oruç hariç. Çünkü oruç benim içindir ve onun 

mükâfatını ancak ben veririm. Zira oruç tutan benim için şeh-
vetini, yemesini içmesini terk eder.”

Oruç cehenneme karşı kalkandır.
Oruçlu için iki ferah (sevinç) vardır. Biri, iftar yaptığı za-

manda, diğeri de Rabb’ine kavuştuğu zamandadır.



RAGIP GÜZEL

254

Oruçlunun ağız kokusu Allah katında misk kokusundan 
daha güzeldir.

ائِمُ عِبَادَةٌ وَصُمْتُهُ تَسْبِيحٌ وَعَمَلُهُ مُضَاعَفٌ وَدُعَاؤُهُ  نَوْمُ الصَّ
مُسْتَجَابٌ وَذَنْبُهُ مَغْفُورٌ *

“Oruçlunun uykusu ibadet, susması tesbih, ameli kat kat 
mükâfata layık, duası makbul ve günahı da bağışlanmıştır.”

“Oruç ve Kur’an kıyamet günü kula şefaat edecekler. Oruç 
diyecektir ki:

-Ey Rabbim! Ben onu yemekten ve şehevi arzulardan gün-
düzleri aldım. Ona şefaatimi kabul buyur. Kur’an da diyecek ki:

-Ey Rabbim! Ben onu geceleri uykudan aldım. Ona şefaa-
timi kabul buyur.

Ve şefaatleri kabul buyurulur.”285

هْرِ * يَامَ جُنَّةٌ مِنَ النَّارِ وَمِنْ بَوَائِقِ الدَّ صُومُوا فَاِنَّ الصِّ
“Oruç tutun! Şüphesiz oruç, cehennem ateşine, dünyanın 

kötülüklerine ve musibetlerine karşı kalkandır.”286

Oruç sadece yemek, içmek ve orucu bozan şeyleri terk et-
mekten ibaret değildir. Resûlullah Efendimiz (s.a.v.):

“Nice oruçlar vardır ki ona orucundan kalan sadece açlığı 
ve susuzluğudur” buyurmuşlardır.

Muhakkak her azanın oruçta bir hissesi vardır. Bütün aza-
ları, Allah’ın hoş görmediği amellerden sakındırmak lazımdır.

Gözün orucu, onu harama bakmaktan korumaktır. Hadis-i 
Şerif’te; “Harama bakmak, İblis’in zehirli oklarından bir oktur. 
285	 Tergib ve’t-Terhib: 2/84
286	 Camiü’s-Sağir: 2/39



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

255

Kim gözünü harama bakmaktan men eder, tutarsa Allah onun 
kalbine lezzetini hissedeceğini iman verir” buyurulmuştur.

Peygamberimiz (s.a.v.) buyurdular:

ِ حَاجَةٌ فِي انَْ  ورِ وَالْعَمَلَ بِهِ فَلَيْسَ لَِّ مَنْ لَمْ يَدَعْ قَوْلَ الزُّ
يَدَعَ طَعَامَهُ وَشَرَابَهُ *

“Kim yalan söylemeyi ve yalanla iş yapmayı bırakmazsa, Al-
lah o kimsenin yemesini, içmesini bırakmasına değer vermez.”287

Oruçlu diline sahip olmalıdır. Dilin orucu, onu faydasız söz-
den men etmek, tutmak ve sadece faydalı yerlerde kullanmaktır. 

Kulağın orucu, onu gıybet gibi Allah’ın haram kıldıklarını 
dinlemekten tutmaktır. Zira dinleyen, günahta söyleyene ortaktır. 

Elin orucu, haramı tutmamak; ayağın orucu, harama git-
memektir. Hâsılı bütün bedeni dinin hoş görmediği şeylerden 
uzak tutmaktır.

Oruçtan maksat, nefsin şehvetini kırmaktır. Böyle olunca 
oruçlunun iftarda ve sahurda aşırı yemesi, diğer zamanlarda 
iki defada yediğini bir defada yemesi doğru olmaz. Oruçlu gün-
düz işinin ağırlığına göre işine ve ibadetine yetecek, kuvvet ve-
recek kadar yemelidir.

Oruçlu kimse fena sözlerden sakınacağı gibi kendine fena 
söyleyenlere veya kavga edenlere karşı da ‘Ben oruçluyum’ de-
mesini Peygamberimiz (s.a.v.) tavsiyede buyurur.

Oruçlu olan kimse eğer unutarak bir şey yer veya içer ya-
hut cinsel ilişkide bulunursa oruç bozulmaz.  Bu hüküm: “Kim 
ki oruçlu iken unutup bir şey yer veya içerse (sakın) orucunu 
(bozmayıp) tamamlasın. Çünkü Allah (c.c.) ona yedirmiş, içir-
miştir” hadisine dayanır. Çünkü bu hadiste, unutarak yiyip iç-
mekle orucun bozulmadığı sabit olunca buna kıyasen unutarak 
287	 Tergib ve’t-Terhib: 2/146



RAGIP GÜZEL

256

cinsel ilişkide bulunmakla da bozulmaması lazım gelir. Bu hü-
kümde farz ile sünnet olan oruçlar arasında fark yoktur. Çünkü 
Hadis’te ayrım yapılmamıştır.

Uykuda ihtilam olan kimsenin orucu bozulmaz. Zira Pey-
gamber (s.a.v.) Efendimiz: “Üç şey kişinin orucunu bozmaz; 
kusmak, kan aldırmak ve ihtilam olmak” diye buyurmuşlar-
dır. Çünkü ihtilamda kadına dokunulmadığı için ihtilam cin-
sel ilişki değildir. (Eğer kişi şehvetle bir kadına bakıp da inzal 
olursa, yine böyledir.) Çünkü bu da cinsel ilişki değildir. Vü-
cuda yağ sürmekle de oruç bozulmaz. Zira vücuda yağ sürmede 
orucu bozacak bir durum yoktur. Aynı sebebe ve yukarıda ge-
çen hadise binaen kan aldırmakla ve gözlere süreme çekmekle 
de oruç bozulmaz. Çünkü göz ile beyin arasında geçit yoktur. 

Boğaza kaçan yağmur ve kar taneleri hakkında ise ihtilaf 
edilmiştir. En sahihi şudur ki kar ve yağmur tanelerinin bo-
ğaza kaçması ile oruç bozulur. Çünkü üstü kapalı bir yere gir-
mekle kar ve yağmurdan korunmak mümkündür.

Dişleri arasında kalan yemek kırıntısını yutan kimsenin 
orucu, eğer kırıntı büyükse bozulur, küçükse bozulmaz. Kü-
çük kalıntılardan sakınmak mümkün olmadığı için dişlerin 
kiri hükmünde olup tükürük gibi yutulması ile oruç bozulmaz. 
Fakat büyük kırıntılar çoğunlukla dişlerin arasında kalmadığı 
için yutulmaları orucu bozar. Nohut tanesi kadar olan kırıntı 
büyük, nohuttan küçük olan kırıntı ise küçük sayılır.288 

Vücudun derisinden içeriye nüfuz eden şeyler orucu boz-
maz. Mesela vücuda sürülen bir yağ veya yıkanılıp içeriye so-
ğukluğu geçen bir su orucu bozmaz. Yine, göze dökülen bir ilaç 
–boğazda hissedilse bile- orucu bozmaz. Göze sürülen bir sür-
menin izi ve rengi tükürükte görülse de böyledir.

Oruçlunun ağzından başka, vücudunun herhangi bir kıs-
mından içerisinde kaybolacak surette tamamen girdiği bir şey 
288	 El-Hidaye: 263



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

257

veya başkası tarafından girdirilip vücuda faydalı olan herhangi 
bir şey orucu bozar.

Bir kimsenin herhangi bir uzvuna kendisi tarafından sapla-
nıp vücutta tamamen kaybolan odun ve demir parçası ve ben-
zeri bir şey orucu bozar. Fakat böyle bir şeyin bir ucu dışarıda 
kalmış olursa, orucu bozmaz. Kısmen içeriye sokulmuş olan 
bir süngü, bir odun parçası gibi.

Yine, içeriye boşluğa veya dimağa kadar uzayan derin bir 
yaraya konulan yaş bir ilaç, içeriye veya dimağa kadar geçince 
İmam-ı Azam’a göre orucu bozar, kazayı gerektirir. Bir şey tabi 
yoldan içeriye gitmedikçe oruç bozulmaz. Yani dışarıdaki bir 
yaraya konulan ilaç, boşluğa kadar gitse de orucu bozmaz. Vü-
cudun derisini yırtarak içeriye gidip kaybolan bir demir, bir 
kurşun parçası hakkında da hüküm böyledir. Buna göre iğne 
ile de orucun bozulmaması gerekir.

Kadının, çocuğu için yemekleri çiğnemesi de eğer başka 
imkân varsa aynı sebebe binaen mekruhtur. Fakat eğer başka 
imkân bulunmazsa çocuğun korunması için sakıncası yoktur. 
Nitekim çocuğun annesi, çocuğun hayatını korumak için ge-
rektiğinde oruç dahi tutmayabilir. Sakız çiğnemek de mekruh-
tur. Zira kişinin hem orucunu bozulma tehlikesine sokar hem 
de kişinin oruçlu olmadığı zannını doğurur.

Herhangi bir şeyi ağzına koyup tadına bakan kimsenin orucu 
bozulmaz. Fakat bu mekruhtur. Çünkü oruç, herhangi bir şeyin 
kafa veya karın boşluğuna girmesiyle bozulur. Mekruh olmasının 
sebebi ise orucun bozulmasına yol açabilmesi ihtimalindendir.

Oruçlu kimsenin istincada (büyük abdest temizliğinde) ve 
abdest alırken ağzına, burnuna su verirken aşırı gitmemesi, 
fazla su doldurup taşırması mekruhtur.

Oruçlu kimsenin cünup olarak sabahlaması veya gündüzün 
uyuyup ihtilam olması orucuna zarar vermez. Fakat mümkün 
olduğu halde geceleyin yıkanmamak mekruhtur.



RAGIP GÜZEL

258

Kendisine güvenemeyen bir oruçlunun zevcesini öpmesi ve 
okşaması mehruhtur. Oruçlu kimsenin zevcesi ile çıplak olduk-
ları halde boyun boyuna sarılmaları kendine güvensin veya gü-
venmesin, her halde mekruhtur.

İnsanın her durumda orucunu koruması ve tehlikeye mahâl 
vermemesi esastır. 

Peygamber (s.a.v.) Efendimiz, şöyle buyurmuştur.
“Allah-u Teâlâ şu altı şeyi size çirkin görür:
1-Namazda lüzumsuz hareketler,
2-Sadakayı başa kakmak,
3-Orucu tehlikeye düşürecek davranışlar,
4-Kabristanda gülmek,
5-Cünup olarak mescide girmek,
6-Başkasının evini gözetlemek.”289

Oruç ibadetine çocukları bile küçüklükten alıştırmak gere-
kir. Onlar büyüyünce zahmet çekmemiş olurlar.

Rubeyyi binti Muavviz (r.a.) şöyle anlatır:
“Biz Aşure orucu tutardık. Çocuklarımıza da tuttururduk. 

Mescide gider, çocuklara yünden oyuncaklar yapardık. Onlar-
dan biri yiyecek için ağladığında bu oyuncağı ona verir ve if-
tar vaktine kadar beklemesini sağlardık.”290

Çocukları alıştırmak gerek. 
Oruç, diğer ibadetler gibi ahirette mümini kurtaracak olan 

amellerdendir.
Abdurrahman bin Semura (r.a.) şöyle anlatır:
Bir gün biz mescitte iken Resûlullah (s.a.v.) çıkageldi. ‘Gece 

beni hayrete düşüren şeyler gördüm’ buyurdu ve anlattı:
“Bir adam gördüm, kendisini azap melekleri kuşatmışlardı. 

Abdesti gelip onu bu durumdan kurtardı.
289	 Camiü’s-Sağir: 1/62
290	 Müslim, Sıyam: 136



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

259

Benim ümmetimden bir başka adam gördüm, halka halka 
oturmuş olan nebilerin yanına oturmak istiyor, onlar da onu 
kovuyorlardı. Cenâbetten gusletmesi geldi, elinden tuttu ve onu 
benim yanıma oturttu.

Benim ümmetimden kabir azabına duçar olmuş bir başka 
adam gördüm. Namazı geldi, onu bu durumdan kurtardı.

Benim ümmetimden, kendisini şeytanlar kuşatmış birini 
gördüm. Allah (c.c.)’ı zikir etmesi geldi, onu bu şeytanların elin-
den kurtardı.

Ümmetimden, çok susamış birini gördüm. Ramazan orucu 
gelip onu suladı.

Ümmetimden karanlıklar içinde kalmış, sağından, solun-
dan, arkasından, altından, üstünden ve önünden karanlıklar 
kuşatmış birini gördüm. Haccı geldi, onu kurtardı.

Ümmetimden Azrail (a.s.) eline düşmüş birini gördüm. Ana 
babasına iyiliği geldi, onu kurtardı.

Bir başka ümmetimi gördüm; müminlerle konuşmak isti-
yor, onlar yüz çeviriyorlar, onunla konuşmuyorlar. Sıla-i rahimi 
geldi, ‘Bu akrabalarına gelir gider sıla-i rahime önem verirdi’ 
deyince onunla konuşmaya başladılar.

Cehennem ateşinin alevlerinden korunmaya çalışan birini 
gördüm. Sadakası geldi; başına gölge, ateşe perde oldu ve onu 
kurtardı.

Bir adam gördüm, azap melekleri götürmek istiyordu. Doğ-
ruyu emredip kötülüklerden sakındırması geldi, onu kurtardı.

Cehenneme atılmak üzere olan birini gördüm. Dünyada Al-
lah (c.c.) korkusundan akıttığı gözyaşları gelip kurtardı.

Kitabı sol elinden verilmek üzere olan birini gördüm. Dün-
yada iken sahip olduğu Allah (c.c.) korkusu geldi, kurtardı.

Ümmetlerimden mizanı hafif gelen birini gördüm. Küçük-
ken ölen yavruları geldiler, mizanını ağırlaştırdılar.



RAGIP GÜZEL

260

Cehennemin kenarına getirilmiş bir ümmetimi gördüm. Al-
lah (c.c.) korkusuyla ürpermesi geldi, kurtardı.

Mahşerin dehşetinden, peltenin titrediği gibi titreyen birini 
gördüm. Hüsnü zannı geldi, titremesini durdurdu.

Ümmetimden birini gördüm; sırat üzerinde tökezliyor, bir 
adım atıyor yine tökezliyordu. Benim için getirdiği salât ve se-
lamlar geldi ve kurtardı. Sıratı salimen geçmesini sağladı.

Benim ümmetimden birini gördüm; cennetin kapısına gel-
miş kapılar yüzüne kapanıyor, içeri girmek istiyor ama giremi-
yordu. Şehadet kelimesi geldi, elinden tuttu ve cennetin kapı-
sını açıp o ümmetimi cennete koydu.”291

Oruç tutmak, vücudun sıhhati için çok önemlidir. Zekât 
veren malını kirden koruduğu gibi, oruç tutan da vücudu-
nun zekâtını ödemiş olur. Oruç tutan vücut; adeta bakıma gi-
ren bir makine gibidir. İç organları saran yağlar erir, vücudun 
zindeliği ve direnme gücü artar. Mide, böbrek, kalp ve karaci-
ğer sindirimle de vazifelidir. Oruçlu iken birkaç saat istirahat 
eder, gıda depolama işine ara verir. Mide de bir müddet dinle-
nir. Kan hacmi de azaldığı için tansiyon düşerek kalp rahatlar. 
Damar sertliğine çok faydalıdır. Böyle rahatsızlığı olanlar, Ra-
mazan ayından başka zamanlarda da oruç tutmalıdır. Oruç ile 
insanın, güçlü bir irade kuvveti kazanacağı şüphesizdir. Bu se-
bepler; sigara, alkol ve uyuşturucu gibi alışkanlıklardan oruç 
vesilesiyle kurtulma pekâlâ mümkündür. Oruç, vücuttaki kar-
bonhidrat, protein ve bilhassa yağ depolarının harekete geçiril-
mesini sağlar. Oruç sayesinde aşırı madde süzmekten kurtulan 
böbrekler, ciddi bir revizyona girerek dinlenme ve yenilenme 
imkânı bulurlar. 

Çok yiyen çok uyur, çok uyuyanın da vakti boşa geçmiş olur. 
Ayrıca, sert ve katı kalpli olur. Her zaman tok olan şefkatsiz ve 
merhametsiz olur. Az yiyen sıhhatli olur ve masrafı da az olur. 
291	 Camiü’s-Sağir: 1/91



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

261

Orucun sabır, şükür, nefis terbiyesi gibi diğer ibadetlerle de ir-
tibatı vardır.

Oruç, vücudun değişik boşluklarında birikmiş toksinlerin, 
yıllar önce kullandığımız ilaçların ve aldığımız gıdalarla bir-
likte vücudumuzda birikmiş ağır metallerin çözülmesinde en 
etkin yoldur. 

Fazla yemek sonrası görülen ağırlık ve uyuşukluk, mey-
dana gelmiş toksinlerin kan dolaşımına geçerek vücudu olum-
suz yönde etkilemesinin ve dolaşımdaki kanın vücudumuzdaki 
dengeli dağılımın bozulmasının bir sonucu olarak ortaya çıkar. 
Bu durum aynı zamanda şeker intoleransı için de bir gösterge 
olabilir. Fazla ve gereksiz yenen yemeğin ardından, hareketsiz 
ve durağan yaşamın bir kalıntısı olarak vücudumuzda toksin-
leri biriktirmeye devam ederiz.

Bağışıklık sistemi zayıflamış ve sık sık hasta olan insan-
lar, hastalık süresi boyunca iştahlarının azalması ve yemek-
ten uzaklaşmalarının sebebini açıklayamazlar. Oysa tüm can-
lılarda bu tavır, ortak bir davranış haline gelmiştir.

Bunun amacı, vücutta birikmiş ve dolaşıma geçerek insanın 
kendisini kötü hissetmesini sağlayan toksinlerden kurtulmaya 
yöneliktir. Bu, tüm canlılarda görülür. Bilinçli yapılan bir dav-
ranış olmasa da vücudun kendi otomatizması ile gerçekleşen 
doğal bir savunma mekanizmasıdır.

Diyanet İşleri Başkanlığı, Din İşleri Yüksek Kurulu karar-
larına göre bazı sorular ve cevapları şöyledir:

*	 Şeker hastalarının uyguladıkları insülin iğnesi 
orucu bozar mı?

İğnenin orucu bozup bozmayacağı, kullanılış amacına göre 
değerlendirilebilir. Gıda ve keyif verici olmayan enjeksiyonlar, 
yemek ve içmek anlamına gelmediklerinden orucu bozmaz-
lar. Ancak gıda ve/veya keyif verici enjeksiyonlar, orucu bozar. 



RAGIP GÜZEL

262

Şeker hastalarının kullandıkları insülin iğnesi bu nitelikte ol-
madığı için orucu bozmaz.

*	 Endoskopi, kolonoskopi yaptırmak, makat ve 
ferçten ultrason çektirmek orucu bozar mı?

Endoskopi ve kolonoskopi yaptırmak, makat veya ferçten ult-
rason çektirmek; yeme, içme anlamına gelmemekle birlikte, ço-
ğunlukla cihaz içinden su verildiği için oruç bozulur. Ancak söz 
konusu işlemlerde cihazların kullanımı sırasında sistemine su, 
yağ ve benzeri gıda özelliği taşıyan bir madde girmemesi du-
rumunda endoskopi, kolonoskopi yaptırmak, makat veya ferç-
ten ultrason çektirmek orucu bozmaz.

*	 Kulak damlası ve kulağın yıkattırılması orucu 
bozar mı?

Kulak ile boğaz arasında da bir kanal bulunmaktadır. An-
cak kulak zarı, bu kanalı tıkadığından su veya ilaç boğaza ulaş-
maz. Bu nedenle kulağa damlatılan ilaç veya kulağın yıkattırıl-
ması orucu bozmaz. Kulak zarında delik bulunsa bile, kulağa 
damlatılan ilaç kulak içerisinde emileceği için ilaç ya mideye 
hiç ulaşmayacak ya da çok azı ulaşacaktır. Daha önce de be-
lirtildiği gibi, bu miktar oruçta affedilmiştir. Ancak kulak za-
rının delik olması durumunda, kulak yıkattırılırken suyun mi-
deye ulaşması mümkündür. Bu itibarla, orucu bozacak kadar 
suyun mideye ulaşması halinde oruç bozulur.

*	 Hemodiyaliz ve diyaliz uygulamalarında oruç 
bozulur mu?

Böbrek yetmezliği hastalarına uygulanan diyaliz, periton di-
yalizi ve hemodiyaliz olmak üzere iki çeşittir. Hastaya herhangi 
bir sıvı maddesi verilmeden gerçekleştirilen hemodiyalizde oruç 



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

263

bozulmaz. Diğer diyaliz çeşitlerinde ise vücuda gıda içerikli sıvı 
verildiği için oruç bozulur.

*	 Merhem ve ilaçlı bant kullanmak orucu bozar mı?
Deri üzerindeki gözenekler ve deri altındaki kılcal damarlar 

yoluyla vücuda sürülen yağ, merhem ve benzeri şeyler emile-
rek kana karışmaktadır. Ancak cildin bu emişi, çok az ve yavaş 
olmaktadır. Diğer taraftan bu, yeme içme anlamına da gelme-
mektedir. Bu itibarla, deri üzerine sürülen merhem, yapıştırı-
lan ilaçlı bantlar orucu bozmaz.

*	 Damardan verilen radyoaktif madde orucu bo-
zar mı?

Bazı hastalıkların teşhisi amacıyla hastalara damar yoluyla 
besleyici niteliği olmayan radyoaktif maddenin verilmesi orucu 
bozmaz. Bu şekilde verilen söz konusu madde, besleyici ve vü-
cudu kuvvetlendirici mahiyet taşımamaktadır.

*	 Göz damlası orucu bozar mı?
Uzman göz doktorlarından alınan bilgilere göre, göze dam-

latılan ilaç miktar olarak çok az (1 mililitrenin 1/20’si olan 50 
mikrolitre) olup bunun bir kısmı gözün kırpılmasıyla dışarıya 
atılmakta, bir kısmı gözde, göz ile burun boşluğunu birleşti-
ren kanallarda ve mukozasında mesamat yolu ile emilerek vü-
cuda alınmaktadır. Damlanın yok denilebilecek kadar çok az 
bir kısmının, sindirim kanalına ulaşma ihtimali bulunmakta-
dır. Bu bilgiler değerlendirildiğinde, göz damlası orucu bozmaz. 

*	 Kalp hastalarının dilaltına koydukları hap 
orucu bozar mı?

Bazı kalp rahatsızlıklarında dilaltına konulan hap, doğru-
dan ağız dokusu tarafından emilip kana karışarak kalp krizini 



RAGIP GÜZEL

264

önlemektedir. Söz konusu hap ağız içinde emilip yok olduğun-
dan mideye bir şey ulaşmamaktadır. Bu itibarla, dilaltı hapı 
kullanmak orucu bozmaz.

*	 Diş fırçalamak orucu bozar mı?
Boğaza su kaçırmadan ağzı su ile çalkalamak orucu boz-

madığı gibi diş fırçalamakla da oruç bozulmaz. Bununla bir-
likte, diş macununun, misvak parçalarının ve suyun boğaza 
kaçması halinde oruç bozulur. Orucun bozulma ihtimali dik-
kate alınarak, dişlerin imsaktan önce ve iftardan sonra fırça-
lanması uygun olur.

*	 Denize girmekle oruç bozulur mu?
Ağız ve burundan su kaçırmamak kaydıyla denize girmekle 

oruç bozulmaz. Fakat denize giren kimse, yüzme esnasında ge-
len dalgalar karşısında veya başka bir şekilde su yutabilir. Bu 
itibarla oruçlu iken denize girmekten kaçınılmalıdır.

*	 Oruca niyetlenen bir hanım gün içinde adet gör-
meye başlarsa ne yapmalıdır?

Kadınlar ay hali (hayız) ve lohusalık (nifas) deniler özel hal-
lerinde namaz kılmazlar, oruç tutmazlar. Daha sonra tutama-
dıkları oruçlarını kaza ederler. Oruca niyetlenen bir bayan, gün 
içerisinde adet görmeye başlarsa orucunu bozar, temizlenince 
bu günün orucunu da kaza eder. Akşama kadar sanki oruçlu 
imiş gibi davranıp yeme içmeyi terk etmesi doğru değildir.

*	 Hanımlarlar gebelik dönemlerinde oruç tutabi-
lirler mi?

Ramazan orucunu tutmamak için geçerli mazeretlerden biri 
de gebelik veya çocuk emzirmektir. Gebe veya emzikli olan ka-
dınlar, kendilerine yahut çocuklarına bir zarar gelmesinden 



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

265

korkmaları halinde oruç tutmayabilirler. Hamilelik ve çocuk 
emzirme gibi meşru sebeplerle oruç tutamayan hanımlar, tu-
tamadıkları bu oruçlarını şartların elverişli olduğu başka za-
manlarda kaza ederler.

*	 Uzman bir doktorun oruç tutmamasını önerdiği 
kimse ne yapmalıdır?

Uzman doktorların oruç tutmasının sağlık açısından zararlı 
olacağı teşhisini koyduğu bir hasta Ramazanda oruç tutmaya-
bilir. Şayet hastalığı geçici ise tutmadığı oruçlarını iyileşince 
kaza eder. Hastalığı kalıcı ise tutamadığı oruçlar için fidye ve-
rir. Oruç tutmaya gücü yetmeyen yaşlılar ile iyileşme ümidi ol-
mayan hastalar, ileride tutabilecek duruma gelirse fidyelerini 
vermiş bile olsalar tutamadıkları oruçları kaza etmeleri gere-
kir. Önceden verdikleri fidyelerin hükmü kalmaz, bunlar na-
file bağış sayılır. 

*	 Burun damlası orucu bozar mı?
Tedavi amacıyla buruna damlatılan ilacın bir damlası yak-

laşık 0,06 cm³’tür. Bunun bir kısmı da burun çeperleri tarafın-
dan emilmekte, çok az bir kısmı mideye ulaşmaktadır. Bu da 
mazmazada (ağzı su ile çalkalama) olduğu gibi affedilen mik-
tar kapsamında değerlendirilebilir. 

*	 Oruçlu iken kan vermek ve vücuda kan almak 
orucu bozar mı?

Kan vermenin orucu bozup bozmaması ile ilgili olarak bir-
birine zıt iki rivayet vardır. Bunlardan birine göre Hz. Peygam-
ber (s.a.v.) ‘Hacamat yapanın ve yaptıranın (vücuttan tedavi 
maksadıyla kan alanın ve aynı amaçla vücuttan kan aldıranın) 
orucu bozulur.’ (Ebu Davud, Savm: 28) buyurmuştur. Öte yan-
dan Resûlullah’ın (s.a.v.) oruçlu iken hacamat yaptırdığı rivayet 



RAGIP GÜZEL

266

edilmiştir. (Buhari, Savm: 32) Bu iki Hadis’i birlikte değerlen-
diren bilginlerin çoğu, birinci Hadis’i ‘Hacamat yapanın kanı, 
özel alet ile emerken ağzına kaçırabileceği, hacamat yaptıran 
ise kan verdiği için zayıf düşerek hasta olabileceği için oruçları 
bozulma tehlikesi ile karşı karşıya kalır’ şeklinde yorumlamış 
ve ikinci Hadis’i esas alarak kan vermenin orucu bozmayacağı 
sonucuna varmışlardır. Buna göre Ramazanda oruçlu iken kan 
verenin orucu bozulmaz. Vücuda kan almak ise beslenme, gıda 
alma kapsamına girdiği için orucu bozar.



267

BÜTÜN UZUVLARA ORUÇ

Oruç sadece yemek, içmek ve orucu bozan şeyleri terk etmek-
ten ibaret değildir. Resûlullah Efendimiz (s.a.v.) ‘Nice oruç-

lular vardır ki ona orucundan kalan sadece açlığı ve susuzluğu-
dur’ buyurmuşlardır.

Muhakkak her azanın oruçta bir hissesi vardır. Bütün aza-
ları, Allah’ın hoş görmediği amellerden sakındırmak lazımdır.

Gözün orucu, onu harama bakmaktan men etmektir. “Ha-
rama bakmak İblis’in zehirli oklarından bir oktur. Kim gözünü 
harama bakmaktan men eder, tutarsa Allah onun kalbine lez-
zetini hissedeceği iman verir” buyurulmuştur.

Dilin orucu onu faydasız sözden men etmek, sadece faydalı 
yerde kullanmaktır. 

Kulağın orucu onu gıybet gibi Allah’ın haram kıldıklarını 
dinlemekten alıkoymaktır. Zira dinleyen, günahta söyleyene 
ortaktır. Elin orucu haramı tutmamak, ayağın orucu harama 
gitmemektedir. Hâsılı bütün bedeni dinin hoş görmediği şey-
lerden uzak tutmak lazımdır.

Fudayl bin İyad diyor ki:
“Biz öyle kimselere yetiştik ki onlar oruçlarını, oruçlu ağızla 

gülmekten korurlardı ve şöyle derlerdi:
-Bu mübarek Ramazan ayı, hayırlara doğru koşma ayıdır. 

Yoksa gülmek, oynamak ve gaflette bulunmak ayı değildir.”
Peygamber Efendimiz (s.a.v.) ikaz buyurdular:



RAGIP GÜZEL

268

يَامُ مِنَ اللَّغْوِ  رْبِ اِنَّمَا الصِّ يَامُ  مِنَ اْلأكَْلِ وَالشُّ لَيْسَ الصِّ
فْثِ فَاِنْ سَابَّكَ احََدٌ اوَْ جَهِلَ عَلَيْكَ فَقُلْ: اِنِّى صَائِمٌ  وَالرَّ

اِنِّى صَائِمٌ *
“Gerçek oruç, yemeyi ve içmeyi terk etmek değildir. Asıl 

oruç, boş sözü ve hayâsızca konuşmayı terk etmektir. Oruçlu 
iken birisi sana söver veya kabalık ederse, şöyle de:

-Ben oruçluyum! Ben oruçluyum.”292

Hz. Ali Efendimiz (k.v.) Ramazan ayı girdiğinde bir konuşma 
yaparak şöyle demiştir:

“İyi dinleyiniz! Oruç yalnız yemekten ve içmekten ko-
runmak değildir. Oruç, yalandan, dolandan ve küfürden de 
korunmaktır.”293

Bütün uzuvların oruçtan nasibi olması için müminin daima 
istikamet üzere olması gerekir. Sadece yemeden içmeden bir gün 
geçirmekle oruç tamam olmaz. Sevabı alınmaz. Her türlü olum-
suzluklardan kaçınmak, fenalıklardan sakınmak, dili, gözü, kulağı 
ve bütün uzuvları oruç tutar gibi korumak ve kollamak gerekir.

Oruç sabır ayı olduğuna göre insan her şeye karşı sabırlı 
olacaktır. Sadece yemeğe, içmeye karşı sabırlı kalmayıp karşı-
laştığı kabalıklara, duyduğu saygısızlıklara karşı da hiddetlen-
memeli ve karşılık vermemelidir. Aksi takdirde sadece açlık ve 
susuzluk çekmiş olur.

Resûl-ü Ekrem Efendimiz (s.a.v.) buyurdular:

مِنْ  حَظُّهُ  صَائِمٍ  وَرُبَّ  هْرُ  السَّ قِيَامِهِ  مِنْ  حَظُّهُ  قَائِمٍ  رُبَّ 
صِيَامِهِ الْجُوعُ وَالْعَطَشُ *

292	 Camiü’s-Sağir: 2/114
293	 Hayatü’s-Sahabe: 4/174



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

269

“Nice gece kalkıp ibadet yapanlar vardır ki bu kalkışların-
dan nasibi sadece uykusuz kalmaktır. Nice oruç tutanlar var-
dır ki, bu oruçtan nasipleri sadece aç ve susuz kalmaktır.”294

İnsan her uzvu ile ibadet halinde olmalıdır. Namazında ih-
lası, orucunda sabrı elden bırakmamalıdır. Tam ihlas ve sami-
miyetle hareket etmelidir. Orucunu aklından çıkarmamalıdır. 
Fena sözleri söylememeli ve kimseleri de çekiştirmemelidir.

Hadis-i Şerif’te buyuruldu:

ِ حَاجَةٌ فِي انَْ  ورِ وَالْعَمَلَ بِهِ فَلَيْسَ لَِّ مَنْ لَمْ يَدَعْ قَوْلَ الزُّ
يَدَعَ طَعَامَهُ وَشَرَابَهُ *

“Oruçlu iken yalan sözü ve yalan söze göre hareket etmeyi 
terk etmeyen kimsenin yemesini, içmesini terk etmesine Allah’ın 
ihtiyacı yoktur.”295

“Oruç, fenalıkları temizlemek, ortadan kaldırmak içindir. 
Oruç tutan kimse boş işlere başvurmaz. Fena sözler söylemez. 
Küfretmez, cahillik etmez. Hatta birisi gelip kavga çıkarmak 
istese dahi ona karşı:

-Ben oruçluyum! der.”296

Oruç bedenin olduğu kadar ruhun da ihtiyacıdır. Temiz bir 
ruh sahibi, iyi bir karakter oruçla kazanılır.

Ruh temizliğine önem verenin her zaman ibadet halinde ol-
duğunu hadis-i şerif beyan eder:

ائِمُ فِي عِبَادَةٍ مَا لَمْ يَغْتَبْ مُسْلِماً اوَْ يؤُْذِهِ * الصَّ
“Oruçlu, bir Müslümanı çekiştirmedikçe veya ona sıkıntı 

vermedikçe ibadet halindedir.”297

294	 Camiü’s-Sağir: 2/18
295	 Müsned: 2/452
296	 Buhârî: 1/252
297	 Camiü’s-Sağir: 2/41



RAGIP GÜZEL

270

Bazı âlimler, yemek ve içmenin orucu bozduğu gibi bazı gü-
nahların da orucu bozduğu fikrindedirler.298

Peygamberimiz (s.a.v.):
“Oruç, delik açılmayıncaya kadar sahihtir”299 buyurmuştur.
Sahabe-i Kirâm sordular:
“Ya Resûlallah! Orucun deliği nasıl olur?” Resûl-ü Ekrem 

Efendimiz (s.a.v.) onlara cevap olarak şöyle buyurdular:
“Yalan ve gıybet.”
Hüccet-ül İslâm İmam-i Gazalî Hazretleri şöyle anlatır:
”Resûl-ü Ekrem (s.a.v.) zamanında oruç tutan iki kadın ak-

şama doğru açlık ve susuzluktan helak olacak vaziyete geldiler. 
Oruçlarını bozmak için müsaade almak üzere Resûl-ü Ekrem 
(s.a.v.) Efendimize bir kişiyi gönderdiler. Peygamber Efendimiz 
bir bardak verdi ve onlara yediklerini bu bardağa çıkarmalarını 
yani kusmalarını söyle, diye buyurdu. Onlardan birisi safi kan 
ve et kusarak bardağı yarıya kadar doldurdu. Diğeri de aynı şe-
kilde kusarak bardağı doldurdular. 

Bu vaziyete herkes şaşmıştı. Peygamber (s.a.v.) Efendimiz:
-Bunlar, Allah-u Teâlâ’nın kendilerine helal kıldığı şeyden 

oruç tuttu. Fakat haram ettiği şey ile iftar ettiler. Birisi diğeri-
nin yanına sokuldu ve halkın gıybetini yaptılar. İşte şu gördü-
ğünüz, yedikleri insan etleridir, buyurdu.”300

Oruçlu insan dilini korumalıdır. Asla yalan, gıybet, iftira gibi 
fena sözleri söylememelidir. Bu gibi fena, fahiş sözler orucun 
sevabını alır, götürür. Bilhassa insanı en çok fenalığa götüren 
diline sahip olmak diğer fenalıkların da önüne bir set çekmek-
tir. İnsan söyleyeceği söze, konuşacağı cümleye dikkat etmeli-
dir. Hiç umulmadık bir söz sebebiyle insanın cehenneme dü-
şeceği hadis-i şerifte bildirilmiştir:
298	 Fethü’l-Bârî: 4/88
299	 Darimî: 2/8
300	 İhya-yı Ulûmiddin: 1/211



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

271

بَيْنَ  مَا  ابَْعَدَ  النَّارِ  بِهَا فِي  يَنْزِلُ  بِالْكَلِمَةِ  لَيَتَكَلَّمُ  الْعَبْدَ  اِنَّ 
الْمُشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ *

“Şüphesiz ki kul, bazen öyle bir söz söyler ki o söz, kendisini 
cehennem ateşi içerisinde doğu ile batı arasından daha uzak 
bir derinliğe indiriverir.”301

İnsanın fena söz söylememesi, gıybet etmemesi gibi bunları 
dinlemesi de doğru değildir. Kulağı da muhafaza etmek mü-
minin görevidir. Konuşulması haram olan sözleri dinlemek de 
haramdır. Haram sözü dinlemenin, haram yemekle aynı sevi-
yede olduğu ayet-i celîlede beyan buyurulur:

خْتِ * اعُونَ لِلْكَذِبِ اكََّالوُنَ لِلسُّ سَمَّ
“Onlar yalanı dinleyenler, haram yiyenlerdir.”302

Ramazan orucunun farziyettini beyan eden ayet-i celîlede 
Yüce Allah, oruç sebebiyle insanın takvaya ulaşıp korunaca-
ğını şöyle buyurur:

لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ *
“Umulur ki korunursunuz.”303

Oruç ibadetiyle her türlü fenalıklardan kaçarak korunmak 
mümkündür.

301	 Müsned: 2/236
302	 Maide Sûresi: 42
303	 Bakara Sûresi: 183





273

RAMAZAN SABRI ÖĞRETİR

İnsan hayatında her zaman gerekli olan sabır ve tahammül Ra-
mazan ayı ile güzel bir denemeden geçirilir. Bundan dolayı oruç 

tutan insan sabrı daha güzel uygular, daha olgun bir şekilde ta-
hammül gösterir. Hadis-i şerifte:

بْرِ * يَامُ نِصْفُ الصَّ الصِّ
“Oruç sabrın yarısıdır.”304 buyurulmuştur.
Mübarek Ramazan ayında insanın tahammül ederek sabır 

gösterip yiyecekler önünde olduğu halde el uzatmaması büyük 
bir fedakârlıktır. Oruç sebebiyle mü’min yiyecek ve içeceklere 
el uzatmadığı gibi her türlü fenalıktan ve fena sözden sakına-
rak sabır gösterecektir. Fenalıklara karşı bir kalkan olan oruç 
ile adeta silahlı asker gibi fenalıklara da karşı duracaktır. 

عَاءُ * بْرُ وَالدُّ نِعْمَ صَلاحَُ الْمُ ؤْمِنِ الصَّ
“Sabır ve dua, müminin ne güzel silahıdır.”305

Peygamberimiz (s.a.v.) imanın olgunluğu konusunda en başta 
sabrı zikretmiştir. Şöyle buyururlar:

“İmanın zirvesi şu dört haslettir:
1-Allah’ın hükmüne karşı sabretmek,
2-Kadere rıza göstermek,

304	 Tergib ve’t-Terhib: 2/85
305	 Muhtârü’l-Ehadis: 152



RAGIP GÜZEL

274

3-Tevekkülde samimi olmak,
4-Allah’a teslim olmak.”306

Her türlü faziletin, her türlü meziyetin başında hep sabır 
gelmektedir.

“Üç şey var ki kul onlarla dünya ve ahiretin iyiliklerini bulur:
1-Belaya sabır,
2-Kazaya rıza,
3-Rahat zamanında ise dua.”307

“Yardım sabırladır. Kurtuluş sıkıntı iledir. Zorlukla beraber 
kolaylık vardır.”308

İnsanın bir olay karşısında sabretmesinden başka yapacağı 
hiçbir durum yoktur. Olan olmuştur. Geri çevrilmesi mümkün 
değildir. Sabır göstermekten başka ne çaresi olabilir ki!

Allah Resûlü (s.a.v.) ne güzel hatırlatıyor:

َ تَعَالَى مَا اخََذَ وَلَهُ مَا اعَْطَى وَكُلِّ شَيْءٍ عِنْدَهُ بِاجََلٍ  اِنَّ اللّٰ
ى فَلَنَصْبِرْ وَالْتَحْتَسِبْ * مُسَمَّ

“Şu bir muhakkak ki verdiği de Allah’ındır, aldığı da. Her 
şey O’nun katında, belli bir zamana bağlıdır. Sabret, ecrini ala-
cağına inan.”309

Şair ne güzel söylemiş:
“Kim bulur zor ile
Maksuduna her zaman zafer
Gelir elbette zuhura
Ne ise hükm-i kader.”
Bir müzisyen de şöyle demiş:
“Hayat yolculuğuna hazırlanırken ilk hazırlanacak malzeme, 

kadere rızadır.”

306	 Camiü’s-Sağir: 2/15
307	 Râmuzü’l-Ehadis: 263
308	 Muhtârü’l-Ehadis: 153
309	 Muhtârü’l-Ehadis: 41



275

TERAVİH NAMAZI

Teravih namazı, Ramazan ayına mahsus 20 rekât olan bir 
müekked sünnettir. 

Teravih namazı hakkında Peygamberimiz (s.a.v.) şöyle bu-
yururlar:

“Allah-u Teâlâ, size Ramazan’ın orucunu farz kılmıştır. Ben 
de onun kıyamını, yani Ramazan gecelerindeki teravih nama-
zını sünnet kıldım. Eğer bir kimse, imanlı bir gönülle ve seva-
bına ermek emeliyle Ramazan orucunu tutar ve teravih nama-
zını kılarsa (kul hakları ve borçları hariç) anasından doğduğu 
gün gibi günahlarından kurtulur.”310

Gündüzlerini oruç ibadetiyle güzelleştiren müminler, gece-
lerini de teravih namazı kılmak suretiyle devamlı ibadet sevabı 
kazanmış olurlar. Bu namaza Peygamber Efendimiz (s.a.v.) ile 
4 halifesi devam etmişlerdir. Teravihin cemaatle kılınması da 
sünnet-i kifayedir. Mescitlerde teravih namazı cemaatle kılındığı 
halde bir özrü olmaksızın cemaati terk edip bu namazı evinde 
kılan kimse, fazileti terk etmiş olur. Bu kimse evinde cemaatle 
kılsa cemaat sevabını alırsa da mescitteki cemaatin faziletine 
eremez. Çünkü mescitlerin fazileti daha fazladır.

Teravih namazını her iki rekâtta bir selam vererek 10 selam 
ile bitirmek daha faziletlidir. 4 rekâtta bir selam da verilebilir. 
310	 Müsned: 1/191



RAGIP GÜZEL

276

Teravih namazı, iki rekâtta bir selam verilince akşam na-
mazının iki rekât sünneti gibi kılınır. 4 rekâtta bir selam ve-
rilince yatsı namazının 4 rekât sünneti gibi kılınır. Cemaatle 
kılındığı zaman, cemaat hem teravihe hem de imama uymaya 
niyet eder. İmam da kıraati aşikâre (sesli) okur. 

Teravih namazında imamın güzel sesli olmasından ve hızlı 
okumasından ziyade okuyuşunun düzgün olmasına itibar edil-
melidir. 

Bir kimse, imam yatsı namazını kıldırıp teravihe başlamış 
olduğu sırada mescide gelse önce yatsı namazını kılar, sonra 
teravih için imama uyar. Teravih son bulunca noksan rekâtları 
tamamlar. Sonra da vitr namazını kendi başına kılar. Evlâ olan 
budur. Bununla beraber vitr namazını imam ile beraber kılıp 
sonra teravihi tamamlasa da caiz olur. 

Teravih namazını imam ile kılmayan kimse, vitr namazını 
imam ile kılabilir. 

İmam ve cemaat, yatsı namazını cemaatle kılmamış olursa 
yalnız teravih namazını cemaatle kılamazlar. Çünkü teravihin 
cemaati farzın cemaati tabidir. 

Teravih –orucun değil- vaktin sünnetidir. Mazeretinden do-
layı oruç tutamayanlar da teravihi kılmalıdırlar.



277

VAAZ VE NASİHAT DİNLEMEK

Her insanın nasihate ihtiyacı vardır. Dinin öğrenilmesi, ha-
yatın düzene girmesi nasihate bağlıdır. 

Rabbimiz (c.c.) buyurdu:

كْرَ تَنْفَعُ الْمُؤْمِنِينَ * رْ فَاِنَّ الذِّ وَذَكِّ
“Sen öğüt ver! Çünkü öğüt müminlere fayda verir.”311

İnsan gönlü öğüt ile beslenir. Nasihatle davranışlar düzeltilir.
Allah-u Teâlâ, her durumda peygamberine öğüt vermeyi 

emir buyurmuştur.
Peygamberimiz (s.a.v.) şu tavsiyede bulunmuşlardır:

اِسْتَرْشِدُواالْعَاقِلَ تَرْشُدُوا وَلاَ تَعْصُوهُ فَتَنْدَمُوا *
“Akıllı kimseden nasihat isteyin ki doğru yolu bulasınız.
Onu dinlememezlik etmeyiniz ki pişman olmayasınız.”312

Kalbin yumuşaması, merhamet ve iyiliklerle dolması için 
nasihat gereklidir. 

Vaaz, öğüt ve nasihat dinin ve hayatın gereğidir. Bundan 
dolayı vaazı iyi dinlemek, nasihatlerden istifade etmek gerekir.

Rabbimiz (c.c.) buyurdu:
311	  Zariyat Sûresi: 55
312	  Camiü’s-Sağir: 1/34



RAGIP GÜZEL

278

“Ey iman edenler! Cuma günü namaza çağırıldığı, (ezan okun-
duğu) zaman, hemen Allah’ı anmaya koşun ve alışverişi bırakın.

Eğer siz gerçeği anlayan kimseler iseniz elbette bu, sizin için 
daha hayırlıdır.”313

Cuma ezanı okunduğunda camiye koşun ifadesi, ayaklarla 
koşmak değildir. Çünkü camiye vakar içinde gidilir. Sünnetle 
girilir.

Hasan-ı Basri Hazretleri şöyle demiştir:
“Vallahi bu, ayaklarla koşmak değildir. Çünkü Müslümanla-

rın, sekinet ve vakar olmaksızın namaza gelmeleri yasaklandı. 
Fakat bu kalben, niyetle ve huşu içinde koşmaktır.”314

Bu ayeti izahın da Sabûnî de şunları söyler:
“Allah’ın zikre koşun ifadesinde şöyle bir nükte vardır:
Müslümanın Cuma namazına azim, gayret, ciddiyet ve is-

tekle gitmesi icap eder. Çünkü say lafzı, ciddiyet ve azim ifade 
eder. Onun içindir ki Hasan-ı Basri şöyle der:

-Vallahi bu say, ayaklar üzerinde koşmak değildir. Bu, kalp 
ve niyetle koşmaktır.”315

Kalp ve niyetle camiye gitmek, orada verilen vaazları sami-
miyetle dinlemek gerekir. Zaten bundan dolayıdır ki camiye 
Cuma günü ilk girenlerden olmak, kurban kesmenin sevabına 
erişmektedir.

Samimi niyetle camiye girmek, dışarıda ayakkabıların çıka-
rıldığı gibi dünyevi düşüncelerden sıyrılarak verilen vaazı din-
lemek, faydalanmanın ilk şartıdır. Peşin bir hükümle, kafada 
yer eden fikirlerle vaaz dinleyen, anlatılanlardan istifade ede-
mez. Orada manevi bir feyiz bulamaz. 

Vaaz dinlemede de tam bir teslimiyet gerekir. Kendi fikirle-
riyle, kesin ve sabit görüşüyle vaaz dinleyenler o vaazdan hisse 
313	  Cuma Sûresi: 9
314	  Tefsir-i Kurtubi: 18/103
315	  Safvet-ül Tefasir: 3/382



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

279

alamayacakları gibi konuşanı da tenkit etmek gibi bir gaflete dü-
şerler. Kendi görüşünü hedef alarak, kendi bildiğinin gerçek ol-
duğu hayaline kapılarak dinlemek ancak itiraz meydana getirir.

Vaaz ve öğüt verenler, insanlara fayda vermek isteyen 
hizmetkârlardır. Vaazı öyle dinlemelidir.

Bu sözler senin için
Hepsi senin iyiliğin
Sen öğüt dinlemezsen
Nerede kaldı erliğin?
İlaç bazen acıdır
Tedavi yapıcıdır. 
Kalbi ile dinleyen
Nasihat alıcıdır.
Sözde kusur arama
O, merhemdir yarana.
Ne mutlu ki dünyada
Yaraları sarana.

Kişi kendi eksiğini başkası kadar göremez. Peygamber Efen-
dimiz (s.a.v.), ‘Din nasihattir’ buyuruyor. Kimden gelirse gelsin 
nasihate açık olmalıyız. En azından bize yöneltilen farklı fikir-
leri düşünüp değerlendirmeliyiz. Atasözü, ‘El elin aynasıdır’ 
der. Nasihat almak da olgunluk ister. Ben her şeyi bilirim dü-
şüncesindeki insanlar nasihat dinlemezler. İbn Abbas (r.a.), Hz. 
Ömer’in (r.a.) hutbe okuyacağını duyunca kilometrelerce öte-
den yürüyerek gelir ve minberin önüne otururdu. Onlar nasi-
hate karşı bu derece iştiyaklılardı. Dolayısıyla işlerinde başa-
rılı oluyorlardı. İnsan bir meclis içinde yapılan ikazları üzerine 
almalı, kendisine uygulamalıdır. Eğer herhangi bir sohbette bir 
tavır eleştiriliyorsa o kötü halin kendisinde olup olmadığını dü-
şünmelidir. Başkalarına kulak tıkamak, kibrin göstergesidir. 
Mü’min mü’minde gördüğü eksikliği, usulü, üslubu dairesinde 



RAGIP GÜZEL

280

hatırlatmalıdır. Çünkü hakkı emretmek ve kötülükten sakın-
dırmak müminin şiarıdır. 

Eddy Fisher’in dediği gibi:
“Kendini sağlam bilen hastanın tedavisi olmaz.”
Vaaz dinleyen, öncelikle vaizin söylediklerine tam bir inanç 

göstermelidir. Vaaz veren, o kürsüde bulunan âlim, insanlara 
faydalı olmak için konuşur. O’nun dayanağı Kur’an-ı Kerim ve 
Peygamberimiz (s.a.v.)’in sözleridir. Vaiz dinde yetkili bir kişi-
dir. Vaizin söyledikleri, dinleyenin anlayışına uymayabilir. O 
zaman insan kendi anlayışının yanlış olduğunu kabul etmelidir.

Her dinleyen kendi bilgisini bir tarafa bırakmalıdır. Yoksa 
işine gelen konuyu benimseyip benimsemediğine itiraz etmek 
Allah-u Teâlâ’ya ve Hz. Peygamber’e (s.a.v.) itiraz etmek gibidir. 

İbn-i Ömer (r.a.) Peygamber (s.a.v.) Efendimizin şu hadis-i 
şerifini okumuştu:

“Birinizin hanımı, kendisinden mescide gitmek için izin is-
terse sakın men etmesin.”316

İbn-i Ömer (r.a.) bunu söyleyince Vakıd adındaki oğlu ba-
basına dedi ki:

“Bu takdirde onlar mescidi bir fesat yuvasına çevirirler.”
İbn-i Ömer (r.a.) hemen oğlunun göğsüne vurarak şöyle dedi:
“Ben sana Peygamber (s.a.v.)’den haber veriyorum. Sen hala 

hayır diyorsun.”317

Vaize karşı kendi fikrini savunmak inançla bağdaşamaz.
Vaaz verenler, hutbe okuyanlar ve insanlara nasihatte bulu-

nanlar, Allah’ın ayetlerini Resûlullah (s.a.v.) Efendimizin hadis-i 
şeriflerini beyan ederler. Sözleri ya Kur’an ayetlerine ya da Pey-
gamberimizin (s.a.v.) mübarek sözlerine dayanır. Böylece hem 
görevlerini yaparlar. Hem de Peygamberimizin (s.a.v.) duasına 
mazhar olurlar.
316	  Müsned: 2/43
317	  Cem-ul Fevaid: 1/148 No: 1213



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

281

Abdullah ibn-i Abbas’tan şöyle rivayet olundu:
“Peygamber Efendimiz (s.a.v.):
-Allah’ım! Halifelerimize rahmet eyle, diye dua buyurdular.
-Ya Resûlullah! Halifeleriniz kimlerdir? diye sorduk.
-Onlar benden sonra gelen, benim hadislerimi ve sünnetimi 

rivayet eden ve insanlara öğreten kimselerdir, diye buyurdular.”
Malik bin Enes (r.a.) bir hadis-i şerif rivayet edeceği zaman 

abdest alır, yatağın üzerine oturur, sakalını tarar, vakar ve hey-
betle toplanır, sonra hadisi rivayet ederdi. Bu hal kendine so-
rulduğu zaman şöyle demişti:

“Resûlullah’ın (s.a.v.) hadis-i şerifine tazim ve hürmet etmeyi 
seviyorum. Abdestli olmadan, rivayet etmiyorum.”

Kendilerine nasihat edilenler de ilahi bir nimete erişmiş olur-
lar. Çünkü vaaz ve öğüt, Allah tarafından gelen bir hediyedir. 

Peygamberimiz (s.a.v.) şöyle buyurdular:
“Hangi bir kul ki ona dini hakkında Allah tarafından bir 

meviza ve bir öğüt gelirse o Allah tarafından kendisine gönde-
rilmiş bir nimet, bir lütuftur. 

Onu kabul eder ve gereğini yerine getirirse ne güzel! Kabul 
etmezse günahının çoğalması ve Allah’ın gazabının çoğalması 
bakımından onun aleyhinde bir delil olur.”318

Bir insan vaaz dinliyorsa, öğüt alıyorsa bu güzel bir nimet-
tir. Allah’ın bir lütfudur. İnsan, bunu ilahi bir hediye olarak ka-
bul etmeli ve samimiyetle dinlemelidir. 

Hadis-i şerifte buyuruldu:
“Âlimleri karşılayan, beni karşılamış gibi olur.
Âlimleri ziyaret eden, beni ziyaret etmiş olur.
Âlimlerin meclisinde bulunan, benim meclisimde bulun-

muş olur.
318	  Ramus-el Ehadis: 178



RAGIP GÜZEL

282

Benim meclisimde bulunan da sanki Rabbimin meclisinde 
bulunmuş gibi olur.”319

İlim meclisinde, vaaz ve sohbet toplantılarında bulunan, 
sohbet edeni kendi fikriyle değerlendirmemeli. Vaizin ve sohbet 
edenin söylediklerini ölçü alarak kendi anlayışını düzeltmelidir.

Ölçü, dinleyenin görüşü olamaz. Dinin verdiği ölçü geçerli-
dir. O da yetkili olan vaiz veya hatibin söyledikleridir.

İnsan aklına göre hareket etmemeli, kendi aklına fazla gü-
venmemeli, noksan ilmine güvenip kıyasta bulunmamalıdır. 

Hz. Ömer (r.a.) ne güzel ders veriyor:
“Ben aklıma göre hareket edecek olsaydım mestin üstünü 

değil altını mesh ederdim. Ama Resûlullah (s.a.v.) meshin üs-
tünü mesh ettiği için öyle yapıyorum.”

Akıl, her şeyi doğru göstermez. Dinin her emrinde hikmet-
ler faydalar ve ibadetler vardır. 

Emir ve yasakların hikmetini her insan belki anlayamaz. An-
laması için de dinin yetkili saydığı ilim ehlinden öğrenmelidir. 

Ziya Paşa şöyle der:
“Kimse idrak edemez âlemde
Kendi mahiyetini reyi ile.
Münferit vasıta-i rüyet iken 
Göremez kendisini dîde bile.”
(Bu âlemde kimse kendini olduğu gibi göremez. Kendi kusur 

ve meziyetlerini kendi fikriyle takdir edemez. Bu sebepledir ki,
-El elin aynasıdır, denir. 
Görmez misin ki göz sırf görmeye mahsus bir uzuv iken 

kendi kendini göremez.) 
Dünyayı gören göz, kendisini göremez. Kendi fikrini beğe-

nen de başkalarının fikrinden faydalanamaz.
319	  Ramus-el Ehadis: 403



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

283

Akıl ve din konusunda İmam-ı Azam ile Muhammed Bakır 
arasındaki olay çok güzel dersler verir.

İmam-ı Azam (r.a.), Hz. Hüseyin (r.a.)’in torunu Muhammed 
Bakır (r.a.) ile Medine-i Münevvere’de karşılaştıkları zaman:

“Sen ceddim Resûlullah (s.a.v.)’ın hadis-i şeriflerine kıyas 
ile muhalefet ediyormuşsun?” demiş. İmam-ı Azam (r.a.)’da:

-Hayır Efendim! Allah (c.c.) korusun, bunu hiçbir zaman 
kabul edemem. Oturunuz da anlatayım. Ceddiniz hürmetine 
hepimiz sizlere saygı göstermeye mecburuz.” Muhammed Ba-
kır (r.a.) oturunca, İmam-ı Azam (r.a.)’da karşısında diz çöküp 
oturarak şöyle demiştir:

“Acaba erkekler mi daha zayıftır, kadınlar mı?” 
“Kadınlar” cevabını alınca:
“Mirasta hangisinin payı fazladır?” diye sordu. 
“Erkeklerin” deyince:
“İşte ben, eğer kıyas ile hükmetmiş olsaydım, kadınların pa-

yını arttırırdım” dedi. Daha sonra:
“Namaz mı daha faziletlidir, oruç mu?” diye sordu. 
“Namaz daha faziletlidir” deyince:
“Eğer ben re’y ile hükmetsem hayızlı kadınlara namazı kaza 

etmeyi emrederdim, orucu değil” diye cevap verdi. Sona dedi ki:
“Bevl (idrar) mi daha pistir, yoksa meni mi? Muhammed 

Bakır (r.a.):
“Bevl daha pistir” deyince İmam-ı Azam (r.a.) şöyle dedi:
“Eğer ben re’ye uyanlardan olsaydım, meni sebebiyle değil 

bevl sebebiyle guslü gerekli kılardım. Ben Hadis-i Şeriflere ay-
kırı görüş belirtmekten Allah’a sığınırım. Gayem Hz. Peygam-
ber (s.a.v.)’in sözlerine hizmet etmektir.” 

Bunun üzerine Muhammed Bakır (r.a.) yerinden kalkıp 
İmam-ı Azam (r.a.)’ın mübarek alnından öptü ve tebrik etti. 



RAGIP GÜZEL

284

Dinleyenler, vaizlerin ve hatiplerin din konularında yetkili 
olduklarını unutmamalı ve hiçbir zaman benliğe kapılmama-
lıdırlar. 

Ahmet er-Rufaî Hazretleri bir gün müridleriyle sohbet eder-
ken insanın kendini beğenmesiyle ilgili bir soru soruldu. Şu ce-
vabı verdi:

“İlminin fazla amelinin çok olmasıyla gurura kapılan kimse 
marifet sahibi değildir. Çünkü şeytan da pek fazla bilgiye sa-
hipti. Mantık yürütmek suretiyle, ateşin topraktan daha ha-
yırlı olduğunu iddia etti. Hâlbuki meleklere hocalık yapıyordu. 
Sonunda kendi nefsinin üstün olduğunu iddia etti, kibirlendi. 
Böylece Allah-u Teâlâ’nın gazabına uğradı ve lanete müstehak 
oldu. Ebedi olarak rahmet dergâhından kovuldu. 

Âlimlere karşı hürmetli olmalı, onların huzurunda edebi 
muhafaza etmeli ve az konuşmalıdır. Onların hizmetiyle şeref-
lenmeyi büyük kazanç bilmelidir.”

İnsanlara nasihat edenler, vaaz ve öğüt verenler, muhabbet 
ehlidirler. İnsanlara şefkat ve sevgi besleyen faydalı kişilerdir. 

Mevlânâ der ki:
“Nasihat muhabbetten kaynar.”
İnsanları sevmeyen onlarla neden ilgilensin ki? Bunun için 

nasihat edenlere tam bir bağlılık ve teslimiyet gerekir. 
On beşinci asır mutasavvıf ve velilerinden Hacı Bayram Veli 

Hazretleri, birçok bilgin ve erenlerin de üstadıdır. Bunlardan 
biri de Fatih’in hocalarından Akşemseddin idi. Akşemseddin 
Hacı Bayram’a bağlanışından kısa bir zaman sonra zekâsı, an-
layışı, kavrayışı, en önemlisi de şeyhine tam teslimiyeti saye-
sinde icazet aldı ve irşadla görevlendirildi. 

Akşemseddin’in bu başarısı Hacı Bayram’ın diğer müridleri 
arasında kıskançlığa sebep oldu. Bunlardan biri Hacı Bayram’a 
sordu:



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

285

“Efendi Hazretleri, kırk yıldır talebeniz olanlar henüz hali-
feliğe, sizi temsile, layık görülmezken Akşemseddin’in kısa za-
manda bu rütbeye ulaşmasının sebebi ne ola?”

Hacı Bayram, gerek maddi gerekse manevi hayatta yükselme-
nin veya yerinde saymanın sebebini açıklarcasına cevap verdi:

“Bu köse, Akşemseddin, bizde ne gördü ve işittiyse hemen 
inandı ve teslim oldu. Sebep ve hikmetini sonra kendi kendine 
bulup, öğrendi. Kırk yıldır hizmetimizde bulunanlar ise bizde 
gördüklerinin ve duyduklarının önce sevap ve hikmetini öğre-
nip sonra inandı, teslim oldu. İşte aradaki fark budur!”

Mevlânâ Celâleddin Hazretleri şöyle bir hikmetten bahseder:
“Bedir Savaşında esir düşenler zincirlere bağlanmış olarak 

Medine’ye getiriliyordu. İnliyor ve ağlıyorlardı.
Peygamberimiz (s.a.v.) onlara baktı da güldü. Onlar birbirlerine:
-Görüyorsun ya! Bize bakıyor, bizim halimize gülüyor, se-

viniyor dediler.
Allah Resûlü (s.a.v.) onların içlerinden geçen bu sözü an-

ladı ve buyurdu ki:
-Sizin esir oluşunuza gülmüyorum. Şunun için gülüyorum 

ki can gözüyle görüyorum. Bu topluluğu tutmuşum zincirlerle 
çeke çeke zorla cennete, Allah’ın rızalığına, ölümsüz gül bah-
çesine götürüyorum diye ağlayıp bağırıyorlar. İşte bu yüzden 
gülmem tutuyor.”320

Zincirlerle Medine’ye getirilen ağlaşan o esirler gerçekte, 
cennete zorla götürülmekte idiler. Zira onlar İslâm’ın güzellik-
lerini görüp gönül rahatlığı içinde Müslüman oldular. Böylece 
bir nevi zorla cennete götürülmüşlerdi.

Nitekim hadis-i şerifte buyuruldu:
“Allah-u Teâlâ zincirlerle zorla cennete sevk edilen bir kavme 

gülerek baktı.”321

320	  Fihi Ma Fih: 131
321	  Tuhfet-ül Ahvezi: 3580



RAGIP GÜZEL

286

Âlimlerin sözlerine, vaizlerin nasihatlerine karşı çıkanlara 
bu sözler zincir etkisi yapar. Ama gönlünde ilim ve hikmete 
yer verenlere bu sözler bir nevi rehberlik eder. Onlara güzel-
likler bahşeder.

Ziya Paşa şöyle söylemiş:
“Her an geçer her var göçer kalır Hakk
Sen hep Hakk’la beraber olmaya bak!” 
İnsanların değişik fikirleri, siyasi ve sosyal görüşleri za-

manla değişir, belki de kaybolur. O zaman insan yanıldığını 
anlar. Yaptıklarına pişmanlık duyar.

Bağlanılan, peşine gidilen insan siyasi bir ideolojinin körü 
körüne takipçisi olmamalıdır. Onun doğruluğu, kusursuzluğu 
kesin değildir. Hele siyasi ölçü, akı kara, karayı ak gösterecek 
bir ortama da sürükleyebilir. O halde her fikri din ölçüsüyle de-
ğerlendirmek ve ona göre davranmak gerekir. Zira tarihte in-
sanları şaşırtan, yoldan çıkaran ve cehenneme götüren nice li-
derler olmuştur.

Din ölçüsüyle, Kur’an ayetleri ve hadis-i şerifler ışığında na-
sihat edenleri, kendi aklına, saplantısına göre tartanlar ilahi 
rahmetten uzaklaşma tehlikesiyle karşılaşırlar. 

“Bunu ben kabul etmiyorum.”
“Benim kafama bu yatmıyor.” gibi düşünceler, benlikten ve 

yanlış yönlendirilmekten kaynaklanır. Unutmamalıdır ki, her 
insanın üstünde daha fazlası, daha âlimi, daha zekileri vardır. 

Onların kafası nasıl almış? Binlerce, milyonlarca insanın 
kafası almış da o itiraz eden neden kabullenememiş?

En akıllı o mu?
O kabulsüzlüğün sebebi de bir şey bağlılığın insanı kör et-

mesidir.
Aşk ve samimiyetle dinlemek insana kazanç sağlar.
Merhum Amasyalı Ahmed Emri Yetkin “Söz”ünde şöyle der:



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

287

“Kavline halk-ı cihân şevk ile etse ikbâl
Her sözün onların indinde olur sihr-i helâl.
Yok ise kalb-i muhatapta meyl-i temâm
Şaşırırsın, eğer olsan da belâgatta imam.
Hutabâda olamaz zerre kadar hüsn-i beyân
Kavline rağbetin olmazsa eğer, bâ dil-ü cân.
Kâbil-i teşne dil olmazsa eğer nezdinde
Zevk ü neş’e arama, işte o dem kendinde.
Müstemiler himemi vâizi eyler intâk
Tazhar-ül hikmetü fi meclis-i ehl-il eşvâk
Üzin-i vâiyedir, bâb-ı muallay-ı ulûm
İşte bu vâsıtanın sahibi olmaz mahrum.
Emriyâ, sâkitin intakına oldu bâdi
Kalb-i millete olan şevk-i şedid-ü şâdi.”
(Halk, sözlerini dinlemeye yönelirse
Her sözün onlara helâl bir sihir tesiri yapar.
Dinleyicinin kalbinde tam bir meyil ve arzı yoksa güzel söz 

söylemekte usta da olsan şaşırırsın.
Dinleyici olarak senin candan istek ve arzun yoksa hatipler 

asla güzel konuşamazlar.
Dinleyici tam anlamıyla istekli; susuzun suya olan arzusu 

gibi istekle dolu olmazsa, hatip olarak kendinde zevk ve neşe 
arama.

Vaizi konuşturan, dinleyicilerin himmeti, arzu ve isteğidir. 
Zaten, hikmette istekli kimselerin meclisinde ortaya çıkar.

Yüksek ilimlerin giriş kapısı, belleyici kulaktır. Böyle din-
leme ve bekleme vasıtasına sahip olan kişi ilimden ve öğren-
mekten mahrum kalmaz.

Ey Emrî! Milletteki şiddetli istek ve arzu seni konuşmaya 
sevk etti.)

Allah Resûl’ü (s.a.v.) buyurdular:



RAGIP GÜZEL

288

“Dinleyin, sizden de dinlerler. Sizden dinleyenlerden de 
dinlerler. İnsanlara vaazı devam ettirin. Ve vaizi dinleyin. Bu, 
Allah’ın sevdiği dini en ziyade kuvvetlendiren bir husustur.”322

Dinleyenler, kârlı çıkarlar. Gerçekleri öğrenirler. Bilgi ve ma-
lumat sahibi olurlar. Malumat sahibi olan da konuştuğu zaman 
onu dinleyenler olur. Dinlemeyen, öğrenmeyen, anlatılanlar-
dan istifade edemeyen insan konuştuğu zaman ne anlatacak?

Boş sözlerini dinleyen olur mu?
Vaizi dinlemeyi tavsiye eden Peygamberimiz (s.a.v.) insanın 

dinlemek suretiyle inanç yönüyle güçlü olacağını, din duygusu-
nun güçleneceğini işaret buyurmuştur.

Cami veya sohbet yerine gelirken bir fikrin esiri olarak ge-
linmemeli. Peşin bir hüküm ile yönlendirilmiş olarak dinle-
memelidir. Her grubun, her liderin, her şeyhin söylediklerinde 
ölçü din değildir. Fikirleri şahsa göre değil, şeriate göre değer-
lendirmek lazımdır.

İnsan hisleriyle hareket etmemeli.
Rabbimiz (c.c.) uyarıyor:
“O en büyük felaket geldiği zaman, işte o gün insan neyin 

peşinde koştuğunu anlayacaktır. Cehennem de, görecek olan-
lara, apaçık bir biçimde gösterilecektir.

Azgınlık yapana ve dünya hayatını ahirete tercih edene ge-
lince, hiç şüphesiz onun varacağı yer cehennem olacaktır.”323

İyi bir dinleyici olmak gerekir. Güzel konuşmak sanatı ol-
duğu gibi güzel dinleme sanatı da vardır.

Sohbete hazır olmalı, gönül kapısı açık, fikir yapısı geniş bu-
lunmalıdır. Dolu bir bardağa başka su konulamadığı gibi ken-
disini dolu sananlar, bilgili zannedenler, kendi fikirlerinde ıs-
rar edenler, sohbetten nasiplenemezler. 

Hadis-i şerifte buyuruldu:
322	  Râmuzü’l-Ehadis: 251-252
323	  Naziat Sûresi: 34-39



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

289

وَكَفَى بِالْمَرْءِ جَهْلاً اِذَا اعَْجَبَ بِرَأيِْهِ *
“Kendi fikrini beğenmek, kişinin cehaleti için yeterli sebeptir.”
Kendi fikrinden başka hiçbir fikre itibar etmeyenler olduk-

ları şekilde ham kalmaya mahkûmlardır.
İmam Malik (r.a.) diyor ki:
“Bir kimse, kendisinden daha âlim olan birine sormadıkça 

kendisini ehil görmesi yakışık kalmaz, uygun düşmez. 
Bir kimse eğer fetva vermek istiyorsa önce salah ve fazilet 

ehli ilim sahipleriyle istişarede bulunması gerekir.
Bir insan düşünün! Kendi aklını üstün görerek, başkalarına 

itibar etmiyorsa durumu kabul görür mü? 
Hele bir de cahil ise ve cahil olduğundan habersiz ise bu kim-

seden hayır beklenemez. O kimse saplantısının esiri olmuştur.”
Vaaz ve sohbet esnasında dinleyicilerin söz atmaları, soru 

sormaları hiç doğru bir hareket değildir. Hele bu soru, hatibe 
itiraz mahiyetinde ise çok çirkin bir davranış olur. 

Hiç kimsenin sözü kesilmez. Bilhassa vaaz ve sohbet esna-
sında hatibin sözünü kesmek konuyu dağıtır, maksadı saptı-
rır. Konuşma esnasında böyle bir davranış iki sebebe dayanır:

1-Ben de biliyorum,
2-Bunu kabul etmiyorum.
Bu iki sebep de itiraz edenin cahilliğini ortaya koymaktadır.
Vaaz ve sohbette konuşma arasına girmek isteyen iki şeyi 

düşünmelidir:
1-Dinleyenlerin en akıllısı ben miyim?
2-Ben konuşan hatipten daha âlim miyim?
Bu iki sorunun cevabını da kafasında bulmalıdır.
Öyle ya! 
O dinleyici toplumun arasında en akıllı sen misin? Senden 

daha zekisi yok mu? Sen o hatipten daha mı bilgilisin? Eğer 



RAGIP GÜZEL

290

bilgiliysen edebi de bilmen gerekir ki itiraz etmenin zamanı 
orası değildir. Konuşma bitince zaten hatip sorar:

-Anlaşılmayan bir durum var mı? diye. O zaman konuşursun. 
Dinlemenin edebi budur. Konuşmayı bölmek, sözlerin ara-

sına girmek, cahillik ve edepsizliktir.
Dinleyenin niyeti temiz olmalıdır. Faydalanmak maksadı 

bulunmalıdır.
Bir fıkra anlatılır:
Bir tiyatro sahnesinde sergilenen oyunda aktörlerden biri 

seslenir:
-Atı getirin! Atı getirin!
Seyircilerden biri hiç gerek olmadığı halde aktöre seslenir:
-Eşek olmaz mı?
Bu münasebetsizlik karşısında aktör şöyle der:
-Olur, olur, gel!
Tabi, oyuna müdahale eden mahcup olur. Haddini bilme-

menin karşılığını görmüş olur… 
Hatibe müdahale eden de cemaat tarafından sevilmez. İn-

san temiz niyetli bir dinleyici olmalıdır.
Konuşan vaiz ve hatibin sözü asla kesilmemelidir. Sorulması 

gereken bir şey varsa konuşma bittikten sonra sorulmalıdır.
Konu esnasında sorulan veya atılan bir söz vaazın veya kon-

feransın ahengini bozar. Hatibin konuya olan bağlılığını dağı-
tır. Bu basit bir cahillik gibi görünse de dinleyicilerin edep yok-
sunu olduğunu gösterir.

Vaaz, konferans ve sohbet can kulağıyla dinlenmelidir ki her 
insan ondan istifade etsin. 

Nasrettin Hoca’ya sorarlar:
-Hocam! Adam olmanın şartı nedir? 
Hoca Nasrettin der ki:
-Kulaktır.



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

291

-Nasıl yani? diye sorulunca: 
-Konuşulanı can kulağı ile dinlemek. Konuşurken de söyle-

diğini kulağınla duymak!
İşte özlü bir söz...
Dinlemek bir fazilettir. 
Hem de can kulağı ile dinleyip, o dinlediklerini başkalarına 

nakletmek bir hizmet ve ibadettir. O sözü, o güzelliği duyma-
mış olanlara götürmek insana çok nimetler kazandırır. O gü-
zel sözle yapılan her iyilikten hisse alınır.

Peygamber (s.a.v.) Efendimiz şu duada bulundular:

ُ امْرًا سَمِعَ مَقَالَتِى فَوَعَاهَا فَأدَّاهَا كَمَا سَمِعَهَا فَرُبَّ  رَ اللّٰ نَضَّ
مُبَاغٍ اوَعْىَ مِنْ سَامِعٍ *

“Benim sözümü işitip belledikten sonra onu başkalarına, 
duyduğu şekilde eriştirenin Allah-u Teâlâ yüzünü nurlandır-
sın. Öyle anlatanlar vardır ki dinleyenlerden daha doludur.”324

Sohbette veya vaazda duyduklarını güzel bir şekilde ve ol-
duğu gibi anlatmak, o ilmi başkalarının istifadesine sunmak-
tır. İstifadesine sunulan kişi, onu daha güzel bir şekilde algılar 
ve o da başkalarına anlatır.

Fransız düşünürlerinden Montaigne şöyle demiştir:
“Olayı son öğrenen, ilk öğrenenden daha inançlı olur. Bunda 

şaşılacak bir şey yok. Çünkü insan bir şeye inandı mı ona baş-
kasını da inandırmayı bir borç sayar. Kolay inandırmak için de 
anlattığına dilediği gibi çeki düzen vermekten, bir şeyler kat-
maktan çekinmez. Karşısındakinin karşı koyma gücünü kırmak, 
onun kafasının alabileceğini sandığı gibi konuşmak ister.”325

324	  Muhtar-ül Ehadis: 151
325	  Denemeler: 160



RAGIP GÜZEL

292

Duyduğunu başkalarına anlatan bir dinleyici, o güzellikle-
rin ve gerçeklerin daha çok yayılmasını sağlamış olur. Böylece 
güzel bir nasihat zinciri, dostluk halkaları oluşur. Öyle anla-
tanlar olur ki dinleyenlerden daha dolu, daha geniş bilgilidir-
ler. Ve onların da etrafına tesirleri olur. Böylelikle vaaz ve soh-
beti dinleyen, nakledene sevaplar kazandırırlar. 

Şah-ı Nakşibend Hazretleri şöyle demiştir:
“İki kişinin sohbet ettiğini görsem, gider onları dinlerdim.”
Nakşibend Hazretleri dolu bir insandır, Allah dostudur. Buna 

rağmen sohbeti kaçırmak istemediğini söylemiştir. Olabilir ki 
bildiklerini tekrar hatırlamış veya gözünden kaçan bir noktayı 
yakalamıştır. Her şeyden güzeli de Allah’ın rahmet ve bereke-
tini o meclise getiren meleklerle beraber bulunmanın mutlu-
luğuna ermiştir.

Fatih Camii’ne tam otuz yıl devam eden bir Rumeli Hanı-
mına:

“Sen Türkçeyi pek bilmiyorsun. O sohbetlerden ne anlıyor-
sun?” diye soranlara kendisi şöyle demiş:

“Bre kızanım! Başında uçuşan melekleri görüyor musun?”
Gavs Hazretleri sohbet edecek kimseleri bulamayınca so-

kakta oynayan beş-altı yaşlarındaki çocukları toplayıp, onlara 
anlatırmış. Hanımı demiş ki:

“Efendi Hazretleri! Bu çocuklar senin söylediklerinden bir 
şey anlamazlar. Ne diye kendini yoruyorsun?” Hazret şu ce-
vabı vermiş:

“Hanım! Ben de biliyorum bu çocuklar bir şey anlamazlar. 
Fakat ben sohbet meclisine inen rahmet-i ilahî için bunu ya-
pıyorum.” 

Abdurrahman-ı Tahî (k.s.) buyuruyor ki:
“Yolumuz sohbet yoludur. İnsanlara hayret ediyorum, niçin 

sohbeti istemiyorlar, niçin sohbet meclislerine katılmıyorlar, ni-
çin Allah adamlarının yanında bulunmuyorlar? Hâlbuki sohbet 



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

293

ehlinin ev sahibi Allah-u Teâlâ, teşrifatçısı Hz. Ali, sakisi yani 
su dağıtanı Hz. Hızır’dır. Şayet sohbet için yedi kişi bir araya 
gelse yüksek makamların kapısını çalarlar.”

Sultan II. Murad, Şehzade Mehmet’e şöyle nasihat ediyordu:
“Dünyada üç türlü insan vardır. Birincisi aklı ve fikri ye-

rinde olan, geleceği az çok gören ve düşünen, davranışları 
yerinde olan kimselerdir. İkincisi doğru ve yanlış yolda ol-
duğunu fark etmeyenlerdir. Bunlar yanlışa düşmüş olabilir-
ler. Fakat öğüt verildiğinde söz dinlerler, doğru yola dönerler. 
Üçüncüsü ise ne kendileri bir şeyden haberdardır ne de ya-
pılan ikazlara kulak verirler. Her şeyi kendilerinin bildiğini 
sanırlar. Bunlar ikincilerden daha zavallıdır. Ey oğul! Yüce 
Allah seni ilk sırada saydığım kişilerden yaratmışsa sevini-
rim, hamd ederim. İlkinden değil ikincilerden isen sana ya-
pılan nasihatlere kulak vermeni tavsiye ederim. Sakın üçün-
cülere tabi olmayasın! Onlar ne Allah’a ne insanlara karşı iyi 
durumdadır. Onların sonu hüsrandır, zelilliktir. Padişahlar 
elinde terazi tutan kimseye benzer. Sana padişah olunca te-
raziyi doğru tutmanı tavsiye ederim. O zaman Yüce Allah 
da senin iyiliğini arzular.”

Nasihat tutmayanlar hakkında şöyle bir olay anlatılır:
“Bir gün avcı bir serçe yakalar. Serçe dile gelip:
-Benim ne etim lezzetlidir, ne senin karnını doyurur! Beni ye-

mekten daha yararlı üç şey öğreteyim sana beni bırak, der. Avcı:
-Tamam, der. Serçe:
-Bunların birincisini elinde söylerim, ikincisini karşıdaki 

ağaca konunca ve üçüncüsü de ilerideki tepeye varınca, der. 
Avcı kabul edince serçe:

-Elinden kaçırdığın şeyler için asla hayıflanma, der. Avcı 
kuşu bırakır ve ikincisini söylemesini ister. Kuş ağaca konup:

-Olmayacak şeye sakın inanma, der. Sonra karşı tepeye uçup:



RAGIP GÜZEL

294

-Ey bahtsız adam! Eğer beni kesmiş olsaydın, kursağımdan 
her biri yirmi miskal ağırlığında iki tane inci çıkaracaktın, der. 
Avcı hayıflanır, dudaklarını ısırır, yine de:

-Haydi, üçüncüyü de söyle, der. Serçe şöyle der:
-İlk iki nasihatimi tutmadın ki üçüncüsünü niye söyleyeyim? 

Sana elinden kaçırdığına hayıflanma ve olmayacak şeylere de 
inanma demedim mi? Ben kendim bile yirmi miskal gelmez-
ken nasıl olur da kursağımda her biri yirmi miskal ağırlığında 
iki inci bulunduğuna inanırsın?”

Allah’ım! Bizleri nasihat alanlardan, öğüt verenlerden eyle. 
Âmin!



295

SAHUR

Seher vaktinde yenilen yemeğe sahur denir. Seher, gecenin son 
altıda biridir. Seher vakti, vakitlerin en bereketli zamanı ol-

duğu gibi sahur yemeği de berekettir. Peygamberimiz (s.a.v.) sa-
hur yemeğini ümmetine tavsiye buyurmuş kendisi de bizzat sa-
hurda buna riayet etmiştir.

Hadis-i Şerif’te buyuruldu:

حُرِ بَرَكَةً * رُوا فَاِنَّ فِي السَّ تَسَحَّ
“Sahura kalkınız. Şüphesiz sahurda bereket vardır.”326

رُوا وَلَوْ بِجُرْعَةٍ مِنْ مَاءٍ * تَسَحَّ
“Bir yudum suyla da olsa sahur yapınız.”327

Sahur yemeğine teşvik vardır. Âlimler bunun vacip değil, 
müstehap olduğunda ittifak etmişlerdir. 

İbn-ül Münzir sahur yemeğinin mendup olduğunu söylemiş 
ve sahur yemek ile sünnete sarılma olduğunu, ehl-i kitaba da 
muhalefet bulunduğunu dile getirmiştir.

Sahur yemeğinde bereket olduğunu ifade buyuran Peygam-
berimiz (s.a.v.) bu konuda çok tavsiyelerde bulunmuştur. Ayrıca 
326	 Buhârî, Savm: 20
327	 Camiü’s-Sağir: 1/112



RAGIP GÜZEL

296

sahurun bereketinden ve meleklerin de istiğfarından müjdeler 
vermiş, şöyle buyurmuştur:

حُورُ اكَْلُهُ بَرَكَةٌ فَلاَ تَدْعُوهُ وَلَوْ انَْ يَجْرَعَ احََدُكُمْ جَرْعَةً  السَّ
رِينَ * َ وَمَلئِكَتَهُ يصَُلُّونَ عَلَى مُتَسَحِّ مِنْ مَاءٍ فَاِنَّ اللّٰ

“Sahura kalkmak berekettir. Bir yudum su içseniz bile onu 
terk etmeyiniz. Çünkü Allah sahura kalkanlara rahmet eder, 
melekler de istiğfar ederler.”328

حُرِ فَاِنَّهُ هُوَ الْغَذَاءُ الْمُبَارَكُ * عَلَيْكُمْ بِهَذَا السُّ
“Sahuru ihmal etmeyin. Çünkü sahur yemeği gerçekten mü-

barek bir gıdadır.”329

Sünnet-i seniyyeye en uygun olanı da sahurun mümkün ol-
duğunca geciktirilmesi ve iftarın da vakit geçirilmeden yapıl-
masıdır.

Sahurda iyi bir şekilde yemek, gündüz orucu için bir rahat-
lıktır. Peygamberimiz Aleyhisselâm ne güzel bir yol gösteriyor:

حَرِعَلَى صِيَامٍ النَّهَارِ وَبِالْقَيْلُولَةِ عَلَى  اِسْتَعِينوُا بِطَعَامٍ  السُّ
قِيامِ اللَّيْلِ *

“Gündüz oruç tutmak için sahur yemeğinden, gece kalkıp 
ibadet etmek için de öyle uykusundan yardım isteyiniz.”330

Gündüz çabuk acıkmamak için sahur yemeği güzel bir ted-
birdir. Sahurda iyice yemek, rahat bir oruca vesiledir.

Sahur yemeği konusunda Rabbimizin lütfunu Peygamberi-
miz (s.a.v.) şöyle beyan buyurmuştur:
328	 Müsned: 3/44
329	 Camiü’s-Sağir: 2/55
330	 Müsned: 3/44



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

297

“Üç kişi yediğinden (helal olmak şartı ile)  hesaba çekilmez:
1-Oruçlu kimse,
2-Sahura kalkan kimse, 
3-Allah yolunda düşmana karşı duran kimse.”331

Sahur hakkında bu kadar hadis-i şeriflerin olmasının sebeb-i 
hikmetini yine Sevgili Peygamberimiz (s.a.v.) şöyle beyan bu-
yurur:

حُرِ * فَصْلُ مَا بَيْنَ صِيَامِنَا وَصِيَامِ اهَْلِ الْكِتَابِ اكَْلَةُ السُّ
“Bizim orucumuzla ehl-i kitabın orucu arasındaki hudut, sa-

hur etmektir.”332

Hristiyanlara ve Yahudilere daima muhalefet edilmesini em-
reden Peygamberimiz (s.a.v.), oruç ibadetinde de sahur yeme-
ğiyle onlardan ayrı olmayı tavsiye buyurmuştur.

Sahurda az yağlı yiyecekler tercih edilmelidir. Ağır yiye-
cekler uyku problemi ve mide ağrılarına neden olabilir. Bu yi-
yecekler, mide asidinin artıp yemek borusuna kaçması sonucu 
reflü hastalığını tetikleyebilir. Kahvaltı tercih edilmeli et yeni-
lecekse yağsız olmalı, ızgara ya da haşlama şeklinde pişirilme-
lidir. Sakatatlar kullanılmamalı, gün boyu su içilmeyeceği için 
sahurda yeterli su tüketilmeli, meyve kompostosu ve ayran gibi 
içecekler tercih edilmeli kan şekerini hızlı yükselten ve düşü-
ren reçel, ağır tatlılar gibi basit şekerlerden kaçınılmalıdır. Tok-
luk hissini arttıran peynir, yumurta, süt gibi proteinli gıdalar 
tercih edilmeli, posa ihtiyacını karşılamak için meyve yenmeli. 

Fazla yemek, geç acıktırmaz. Önemli olan yeterli ve dengeli 
şekilde beslenmedir. 

İbrahim Hakkı Hazretleri şöyle der:
331	 Camiü’s-Sağir
332	 Râmuzü’l-Ehadis: 322



RAGIP GÜZEL

298

“Ey Aziz! Ehlullah demişlerdir ki nimeti yalnız yemek ve 
içmek olarak bilenin ilmi az, azabı çoktur. Tokluk fetaneti bo-
zar. Yemek ağırlığı, hikmeti giderir. Tokluk hastalık çeşmesidir. 
Açlık en faydalı ilaçtır. Çok yemek hastalıklara sebeptir, hik-
met bozar. Kalbe sertlik ve kararma verir. Bedeni hasta eder. 
Allah-u Teâlâ bir kuluna inayet ve ikram eylese onun karnını 
yemekten, fercini haramdan pak eder. Allah-u Teâlâ kime ik-
ram ederse ona az yemek, az uyumak ve az konuşmayı ilham 
eder. Aç olmayanın düşüncesi saf olmaz.

Çok yemek insana zarardır. Çok uyumak, keder ve zulmet-
tir. Yemeği az olanın derdi az, sıhhati uzun olur. Sıhhatle tokluk 
bir arada bulunmaz. Açlıkla hastalık bir arada olmaz. Nefsinde 
çeşitli yemekleri düşünüp hazırlayan, çeşit çeşit hastalıkları da-
vet eder. Sıhhati bozar. 

Açlık, Peygamberlerin yemeği, evliyanın makamıdır. Açlık 
fetanet denizidir. Hikmet yağdıran buluttur. Ruhların rahatıdır. 
Bedenlerin teşrihidir. Fuzuli hastalıkların ilacıdır. Aklın cilası-
dır. Ruhun gıdasının iştihasıdır. Yaralı kalbe deva, sıhhat ağa-
cında meyvedir. İffet sıfatının süsü, büyük insan ve hediyedir. 
Hastalığa şifadır. Deva kuvvetidir. Evliya-yı Kirâm’ın tehzibidir. 

Açlık ruhun tasfiyesi (arınması), fetihlerin membaıdır (kay-
nak). Açlık nefsin arzularını öldürür. Gönle sefa (ferahlık) ve 
hayat verir. İnce ilimler onlara sebat verir. Açlık nefse zillet, 
kalbe incelik, semavi ilimleri anlama hususunda insana dik-
kat verir. Vesvese şeytanın tohumudur. Tarlası tokların karnı-
dır. Allah için bir gün aç duranın kalbinde, hikmetten bir başka 
kapı açılır. Açlık, ilim, zekâ ve anlayış verir. Tokluk, cahillik ve 
zulmete sebeptir. Açlık Mevlâ’nın ziyafetidir.”333 

333	 Marifetname: 600



299

İFTAR

Oruç açma, oruç bozma zamanına iftar denir. Sahurla başla-
yan oruç ibadetinin, vaktin tamamlanmasıyla sona ermesidir. 

Kamus’ta; oruçlu oruç açmak, oruçluya orucu açtırmak, oruç 
açacak vakit gelip çatmak ve iftar vaktine girmek şeklinde izah 
olunmuştur.

İftar vakti güneşin gurubuyla başlar.
Mü’minler iftar vaktinden önce yemek sofrasına oturup iftar 

olacak vakti beklerler. İşte o bekleyiş ilahi bir heyecan, mutlu 
bir arzu, duaların tam kabule yaklaştığı andır. Bütün gün ye-
memiş, içmemiş ve her türlü gıdadan ayrı kalmış olanların ni-
metler karşısında gösterdiği sabrın mükâfatını almaya hak ka-
zandığı bir an, iftar sofrasının başıdır. 

Önünde tatlısıyla, tuzlusuyla, meyvesiyle birkaç türlü ye-
meği olmasına rağmen elini uzatmadan bekleyişi iftar zama-
nına kulak vermesi itaatin kemalini, ibadetin olgunluğunu ve 
ihlasın son merhalesini göstermektedir. 

Bütün gün Allah rızası için yemeyi içmeyi terk etmiş, ken-
disini hep kontrolde tutmuş olan bir Müslümanın, önündeki yi-
yeceklere el uzatmadan dakikalarca beklemiş olması kulluğun 
tam ifadesini gösterir. 

Aç olmasına, susuz olmasına rağmen iftarı bekleyen sa-
mimi bir Müslümanın o andaki durumu her türlü takdirin 



RAGIP GÜZEL

300

üzerindedir. Böyle bir haldeki mümin, meleklerden bile değerli 
olmak nimetine ermiştir. 

Hz. Musa (a.s.) Tur-i Sina’da Allah’a niyazda bulunmuştu:

رَبِّ ارَِنِى انَْظرُْ اِلَيْكَ *
“Rabbim! Bana kendini göster seni göreyim” demişti. Yüce 

Allah:
“Sen beni göremezsin!”334 buyurmuştu.
Nasıl görebilsin ki? Kul ile Rabbi arasında yetmiş bin perde 

vardır. 
Rabbimiz (c.c.) Musa’ya buyurdu:
“Sen beni göremezsin ama benim Muhammedimin ümme-

tine Ramazan ayını hediye edeceğim. O ümmet o ayda oruç 
tutacak. Onlar günlerini açlık ve susuzlukla geçirip benim rı-
zamı talep edecekler. Ben onlara iftar vakti öyle tecelli edece-
ğim ki şimdi seninle benim aramda yetmiş bin perde olduğu 
halde ümmet-i Muhammed’le aramızdaki perdeyi kaldıraca-
ğım. Onlara rahmet nazarıyla tecelli edeceğim.”

Bu iltifat, iftar vaktini bekleyen müminler içindir. Bundan 
dolayı iftar zamanından önce sofra başında bulunmak, okuna-
cak akşam ezanını beklemek çok makbul bir bekleyiştir.

“Oruçlunun iki mutluluğu vardır. Biri, orucunu bozduğu an-
daki mutluluğu, diğeri de Rabbi ile buluştuğunda orucundan 
dolayı olan sevincidir.”335

Oruç ibadeti için kendisine verilecek olan nimetlerin, sevap 
ve faziletlerin neler olduğunu o zaman gördüğünde kim bilir in-
san nasıl sevinecektir?

İftar vakti, duaların geri çevrilmeyecek bir özelliğe sahip 
bulunduğunu Peygamberimiz (s.a.v.) müjdelemiştir:
334	 Araf Sûresi: 143
335	 Tergib ve’t-Terhib: 2/81



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

301

ائِمِ عِنْدَ فِطْرِهِ لَدَعْوَةٌ مَا تُرَدُّ * اِنَّ للِصَّ
“Şüphesiz oruçluya iftar vaktinde geri çevrilmeyen bir dua 

hakkı vardır.”336

Rahmeti sınırsız, mağfireti sonsuz olan Rabbimiz rızasını 
kazanmak uğruna aç ve susuz bekleyen kullarının o andaki is-
teklerini boş çevirmez. Oruçlu ağızlarıyla yakarışlarına cevap 
verir. Samimi ibadetleri halindeki niyazlarını işitir ve istekle-
rini de geri çevirmez. 

Oruçlunun dualarına meleklerin de iştirak ettiklerini haber 
veren Peygamberimiz (s.a.v.), Sad İbn-i Muaz (r.a.)’ın evinde if-
tar ettiği zaman şöyle buyurmuştur:

وَصَلَّتْ  اْلابَْرَارُ  طَعَامَكُمُ  وَاكََلَ  ائِمُونَ  الصَّ عِنْدَكُمْ  افَْطَرَ 
عَلَيْكُمُ الْمَلَئِكَةُ *

“Oruçlular yanınızda iftar etti. İyi kimseler yemeklerinizi 
yedi. Melekler de sizin mağfiret olunmanızı istediler.”337

Bu her iftar eden ve ettiren içindir. Her oruçlu bu nimetten 
bu lütuf ve ihsandan faydalanır. Bundan dolayı Ramazan gün-
lerinde iftara davetler ayrı bir önem arz eder. Davet veren ve 
davete icabet eden karşılıklı sevap deryasına dalarlar. 

İşte güzel müjde:

يَنْقُصُ مِنْ  كَانَ لَهُ مِثْلَ اجَْرِهِ غَيْرَ انَْ لاَ  مَنْ فَطَّرَ صَائِماً 
ائِمِ شِيْئاً * اجَْرِ الصَّ

“Kim bir oruçluya iftar ettirirse oruçlunun sevabından hiç-
bir şey eksilmemek üzere iftar ettirene iftar eden oruçlunun se-
vabı kadar sevap verilir.”338

336	 Camiü’s-Sağir: 1/83
337	 Camiü’s-Sağir: 1/44
338	 Muhtârü’l-Ehadis: 146



RAGIP GÜZEL

302

İftar yemekleri için çok çeşit yapan Müslümanlar, belki bir 
iftara gelen olur düşüncesiyle misafir beklerler.

Yemek yedirmenin, iftar vermenin manevi zevkini ve bere-
ketini bilenler sofralarında tanıdık olsun veya olmasın her in-
sanı davet ederler. Bilirler ki misafir rızkı ile gelir. Getirdiği 
on rızkın dokuzu o evde kalır. Ancak birini yemiş olur ve iftar 
yemeğinin, Ramazanın bereket ayı olduğunu da bilenler adeta 
iftar verme yarışına girerler. İsterler ki yemekleri iyi insanlara 
nasip olsun. Yanlarında ağzı dualılar bulunsun. Çünkü hadis-i 
şerifte buyurulmuştur ki:

لاَ تُصَاحِبْ اِلاَّ مُؤْمِناً وَلاَ يَأكُْلْ طَعَامَكَ اِلاَّ تَقِيٌّ *
“Yalnız mü’minlerle arkadaş ol. Yemeğini de yalnız mutta-

kiler yesin.”339

İyi insanların sofrada bulunması bereket getirir. Onların 
duaları ile aile yuvasına huzur ve saadet dolar. 

Peygamberimiz (s.a.v.) buyurdular:
“İnsanlardan dua almaya bak. Kul hangi ağızdan kabul olu-

nacak bir dua alacağını bilemez. Kim bilir belki o dua ile mer-
hamet bulacaktır.”340

İftara gelenler zaten melekler eşliğinde gelirler. Din karde-
şini ziyarete gideni Allah yalnız başına göndermiyor. Maiyetine 
melek ordusunu veriyor. 

İftara gidenin etrafında melekler adeta duvar örüyor ve on-
lara dualar ede ede yanlarında birlikte gidiyorlar. 

İftar vaktinde geri çevrilmeyen o dua, müminin, muttaki 
bir ziyaretçinin, bir misafirin dilinden çıkmasının ayrı bir de-
ğeri vardır. Kim bilir o dua ile ev sahibi ne gibi kerametler bu-
lacak, ne gibi bereketlere nail olacaktır?
339	 Sünen-i Tirmizî: 4/601
340	 Muhtârü’l-Ehadis: 20



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

303

Dört nevi nafaka vardır ki kişi bunlardan dolayı mahşerde 
hesaba çekilmez:

1-Ana babaya verilen nafaka,
2-Aile efradının nafakası,
3-Sahur vaktinin nafakası,
4-İftar vaktinin nafakası.
Ramazanda iftar sofraları çok çeşit nimetlerle donatılır. O 

nimetlerin önünde ezanı bekleyen oruçlunun şöyle dua etmesi 
gerekir:

”Ya Rabbi! Sana şükürler olsun. Bu iftara yetiştik. Senin rı-
zan için orucumuzu açma vaktimize eriştik. Bizi affeyle! Bu ni-
metlerin eksikliğini gösterme. Bizi kimselere muhtaç eyleme. 
Az verip gezdirme. Çok verip de azdırma!”

İftar vakti dolduğu, akşam ezanı vakti olduğunda hemen 
orucu açmak da sünnettir. Ezanı bekleyip sonunda açmak gibi 
bir bekleme doğru değildir. Ezan ilk başladığı anda oruç açılır. 

Peygamberim Efendimiz (s.a.v.) buyurdular:
“Allah-u Teâlâ şöyle buyurdu:
-Benim en sevgili kulum iftar vakti girer girmez iftarını ya-

pan, orucunu açandır.”341

Resûl-ü Ekrem (s.a.v.) Efendimiz şu tavsiyede bulunur:

حُورَ * رُوا السَّ رُوا بِاْلِافْتَارِ وَاخَِّ بَكِّ
“İftarı vakti girer girmez yapın. Sahuru ise geç yapınız.”342

Bu konuda Peygamberimiz (s.a.v.) ümmetini uyarmıştır. 
Şöyle buyurur:

لُوا الْفِطْرَ * لاَ يَزَالُ النَّاسُ بِخَيْرٍ مَا عَجِّ

341	 Tirmizî, Savm: 13
342	 Camiü’s-Sağir: 109



RAGIP GÜZEL

304

“İnsanlar iftarda acele ettikleri müddetçe hayır üzerlerinde 
devam edecek.”343

Peygamber Efendimiz (s.a.v.)’in iftarı acele yapmak, sahuru 
da sonuna kadar tehir ettirmekteki hikmet gayr-i müslimlere 
benzememek içindir. 

Hadis-i şerifte beyan buyurulur:

رُونَ الِْافْطَارَ الَِى اشْتِبَاكِ النُّجُومِ * لِأنََّ الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى يؤَُخِّ
“Çünkü Yahudilerle Hristiyanlar iftarı, yıldızların görün-

düğü zamana tehir ederler.”
Bu hadisin “el-Mesabih” adlı şerhinde şöyle deniyor:
“Sonra bizim dinimizde biatçıların şiarı ve alameti olmuştur.”344 
Dini tam anlamayan zümreler iftarı hemen yapmayıp bek-

lemeyi tercih ederler ki daha çok sevap kazanalım diye…
Hâlbuki hadis-i şerifte gayet açık bir şekilde iftarda acele 

edilmesini emretmektedir. İftarı acele yapmak daha sevap ol-
duğu gibi Yahudi ve Hristiyanlara da muhalefet etmektir. 

İmam-ı Şafi der ki:
“İftarı acele yapmak müstehaptır. Fakat tehiri de mekruh değil-

dir. Ancak kasten tehir ederek fazileti bunda görmek mekruhtur.”
İftarı geciktirmek fazilet değil aksine dini bilmemek ve Pey-

gamberimizin hadislerinden gafil olmaktır. 
Akşam namazı bile iftardan sonra kılınmalıdır. Zaten yemek 

hazır bir halde namaza durmak mekruhtur. Hadis-i Şerif’te bu-
yuruldu:

لاةَُ وَحَضَرَ الْعَشَاءُ فَابْدَؤُا  بِالْعَشَاءِ فَانِْ لَمْ يَجِدْ * اذَِا اقُِيمَةِ الصَّ
“Akşam namaz vakti girdiğinde yemek hazır ise önce ye-

meğe başlayınız.”345

343	 Muhtârü’l-Ehadis: 157
344	 Bülûğu’l-Meram: 2/422
345	 Râmuzü’l-Ehadis: 34



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

305

Önce yemek, sonra namaz…
Enes (r.a.) şöyle demiştir:
“Ben Resûlullah’ı (s.a.v.) iftar etmeden akşam namazı kılar-

ken görmedim.”
İftar vakti, oruç açılırken ne ile açılması gerektiği de hadis-i 

şeriflerde beyan buyurulmuştur:

اِذَا افَْطَرَ احََدُكُمْ فَلْيُفْطِرْ عَلَى تَمْرٍ فَاِنَّهُ بَرَكَةً فَاِنْ لَمْ يَجِدْ 
تَمْراً فَلْيُفْطِرْ عَلَى الْمَاءِ فَاِنَّهُ طَهُورٌ *

“Biriniz orucunu açtığında onu hurma ile açsın. Çünkü o be-
rekettir. Onu bulamazsa su ile açsın. Çünkü su çok temizdir.”346

Bu ve daha birçok hadis-i şeriflerde hurma ve su ile iftar 
edilmesi emrediliyor ki bu sünnettir. 

İbn-ül Kayyim Hazretleri der ki:
“Bu, Peygamber Aleyyisselam’ın ümmetine olan kemâl-i şef-

katindendir. Zira boş mideye tatlı bir şey vermek daha ziyade 
sıhhate yakındır. İnsandaki kuvvetlerin bilhassa görme kuvve-
tinin güçlenmesine sebep olur.”

Suya gelince: Oruç sebebiyle karaciğerde bir nevi kuruma 
hâsıl olur. Su ile ıslatılırsa ondan sonra alacağı gıdadan istifa-
desi daha ziyade mükemmelleşir.

Dinimizin her emrinde nice hikmetler vardır. Allah-u Teâlâ 
kullarına güçlerinin üzerinde bir vazife yüklemediği gibi Pey-
gamberimiz (s.a.v.) de ümmetine faydalı olanları emir buyur-
muştur.

İftar edildiği zaman Allah-u Teâlâ’ya şükretmek bir görev-
dir. İftar edildiğinde Peygamberimiz (s.a.v.) şöyle dua edilme-
sini emir buyururlar:
346	 Müsned: 4/17



RAGIP GÜZEL

306

لْ مِنِّى اِنَّكَ  الَلَّهُمَّ لَكَ صُمْتُ وَعَلَى رِزْقِكَ وَافَْطَرْتُ فَتَقَبَّ
مِيعُ الْعَلِيمُ * انَْتَ السَّ

“Ey Allah’ım! Senin rızay-ı şerifin için oruç tuttum. Ve se-
nin rızkınla iftar ettim. Benden orucumu kabul buyur. Sen işi-
ten ve bilensin.”

Yahya Kemal diyor ki:
“Top gürleyip oruç bozulan lahzadan beri
Bir nurlu neşe kapladı kerpiçten evleri.”
Bu sevinç oruç nimetinin ve iftar zevkinin sevincidir. Oruç-

lunun geri çevrilmeyen duasının sevincidir.
Oruçlu o duanın kabulünü şu şekilde de isteyebilir:

يَا وَاسِعَ المَغْفِرَةَ اغْفِرْلِى *
“Ey mağfireti çok olan! Bana mağfiret et.”
Yazar İbnü’l-Emin Mahmud Kemal İnal’a bir iftar vakti mi-

safirler gelmiş. Top patlar patlamaz sofraya oturmuşlar, yemek-
lerini yemişler, çaylarını içmişler. Tam namaza kalkacakları sı-
rada İbnü’l-Emin bir de bakmış ki misafirler tek tek gidiyor. 
Hemen şu uyarıyı yapmış:

“Haberiniz olsun. Bir dahaki sefere namaz yemekten öncedir.” 
Bir Hocaefendiye de iftar vaktine az bir vakit kala arka-

daşları çıkıp geliverirler. Hocanın hanımı telaşlanır. Hoca ha-
nıma der ki:

“Telaşa lüzum yok. Sen ocağa yemeği koy, gerisini bana bırak.” 
Akşam ezanı olur. Hocaefendi arkadaşlarına der ki:	
“Bizde adet iftar namazdan sonra olur. Buyurun namaza.” 

Hoca imam olur. Arkadaşları da cemaat olurlar. Hocaefendi 
birinci rekâtta Yasin Sûresinin tamamını, ikinci rekâtta da 
Tebâreke’nin tamamını okur. Namaz biter, yemek de pişer.



307

ŞÜKÜRDE BULUNMAK

Allah-u Teâlâ her çeşit nimetleri ihsan etmiş, kullarına her 
istediklerini de lütfetmiştir. Bu nimetleri saymak mümkün 

değildir. 
Rabbimiz (c.c.) buyurdu:

ِ لاَ تُحْصُوهَا  وَآتَيكُمْ مِنْ كُلِّ مَا سَالَْتُمُوهُ  وَانِْ تَعُدُّ نِعْمَةَ اللّٰ
ارٌ * اِنَّ اْلِانْسَانَ لَظَلُومٌ كَفَّ

“Size her istediğinizi veren de Allah’tır. Allah’ın nimetlerini 
saymaya kalkışsanız, sayamazsınız. İnsan yine de çok zalim-
dir ve nankördür.”347

İnsan daha dünyaya gelmeden evvel yiyeceğini hazırlayan, 
ana sütünü yaratan Allah’tır.

İnsanın her türlü ihtiyaçlarını veren Allah kâinatı da insa-
nın istifadesi için yaşamaya uygun yaratmıştır.

Otlar, nebatlar, ağaçlar hep insanoğlu için hizmettedir. En 
tabi ihtiyaç olan oksijen, bitkiler tarafından insana lütfediliyor. 
İnsanın vermesi gereken, atması gerekli olan karbondioksiti de 
yine ağaçlar emip yok ediyor. 

Hele hayatın en gerekli olan su nimetine paha biçilebilir mi?
347	 İbrahim Sûresi: 34



RAGIP GÜZEL

308

Halife Harun Reşid, evliyanın büyüklerinden Şakik-i Belhi 
Hazretlerini zaman zaman ziyaret eder, duasını alır, nasihat is-
terdi. Yine bir gün ziyaretine gittiğinde Hz. Şakik buyurdu ki:

“Düşün ki çölün ortasında kaldın, susuzluktan ölmek üze-
resin. Bir bardak su sizi ölümden kurtaracak. Birisi gelip bir 
içim su satsa bu suyu kaça alırsın?”

“Ne isterse veririm. Bu halde paranın değerini düşünmem.”
“O kimse bu suya mukabil senden servetinin yarısını istese 

yine razı olur musun?”
“Elbette razı olurum.” 
“Düşün ki servetinin yarısını verip satın aldığın suyu içtin. 

Bir zaman geçince bu suyu dışarı atmak ihtiyacını duydun. Fakat 
bir türlü idrar yapamadın. Öyle ki çatlayacak hale geldin. Ma-
iyetindeki adamlar, hekimlerin senin kıvranmalarına bir çare 
bulamadılar. Tam bu sırada birisi çıkıp dese ki; ‘Seni bu sıkıntı-
dan kurtarırım fakat mülkünün yarısını isterim.’ ne yaparsın?” 

“Bu acıdan kurtulmak için malımın hepsini veririm. Yeter 
ki sağlığım yerinde olsun. Ben o sıkıntıda iken servetim olmuş 
ne kıymeti var ki?”

Şakik-i Belhi Hazretleri o zaman buyurur ki:
O halde önce içtiğin, sonra da idrar yoluyla dışarıya attığın 

bir bardak su kıymetinde bile olmayan şu servetine sakın gü-
venme! Hiç kimseye karşı bununla övünme!”

Ne büyük nimettir bunlar… Bu nimetleri verenin Allah ol-
duğunu bilmek, Yaratanı anlatmak ve zikretmek şükürdür. 

ِ شُكْرٌ وَتَرْكُهَا كُفْرٌ *  ثُ بِنِعْمَةَ اللّٰ الَتَّحَدِّ
“Allah’ı nimetlerine anlatmak şükürdür. Terki ise küfürdür.”348 

348	 Tergib ve’t-Terhib: 2/78



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

309

Nimetleri verenin Allah olduğunu bilmek, sebeplere bağlı 
kalmamak şükürdür. ‘Ben kazandım!’ ‘Ben yaptım!’ ‘Ben bul-
dum!’ gibi benlikten kaçınmak, küfürden sakınmak gerekir. 

Şükretmemek nankörlüktür. Böyle kadirbilmezliğin en ağır 
günahlardan olduğunu Sevgili Peygamberimiz (s.a.v.) beyan 
buyurmuştur:

“Şüphesiz ben sizin için günah işlemenizden daha çok ni-
metlere şükretmemenizden korkuyorum. Dikkat edin! Şükre-
dilmeyen nimetler öldürücü ve yok edicidir.”349

Feridüddin-i Attâr şöyle der:
“Şükrü terk etmekle nimet yok olur.” 
Şükredene daha fazla verileceğini Rabbimiz vaat ediyor:

لَئِنْ شَكِرْتُمْ لَأزَِيدَنَّكُمْ وَلَئِنْ كَفَرْتُمْ اِنَّ عَذَابِى لَشَدِيدٌ *
“Eğer şükrederseniz elbette size nimetimi arttırırım. Eğer 

nankörlük ederseniz hiç şüphesiz azabım çok şiddetlidir.”350

Nimeti vereni dilden düşürmemek, daima o nimetleri ve on-
ları lütfeden Allah’ı anlatmak başlıca görev olmalıdır.

Hadis-i Şerif’te buyuruldu:
“Üç şey vardır ki onlar kimde bulunursa Allah-u Teâlâ onu 

himayesine alır ve rahmetini üzerine saçar, cennetine koyar:
1-Nimet verilince şükretmek, 
2-Güçlü olunca bağışlamak,
3-Öfke halinde kendine hâkim olmak.”351

“Allah bir kula bir nimet verir. O da:
-Elhamdülillah! derse o nimetin şükrünü ödemiş olur. Bir 

daha derse Allah sevabını tazeler. Üçüncü defa derse günah-
larını affeder.”352

349	 Camiü’s-Sağir: 1/103
350	 İbrahim Sûresi: 7
351	 Muhtarü’l-Ehadis: 63
352	 Camiü’s-Sağir: 2/122



RAGIP GÜZEL

310

Bir cümleye Allah-u Teâlâ ne büyük mükâfatlar bahşediyor. 
Şükreden daima kazançlı çıkar.

رُبَّ طَاعِمٍ شَاكِرٍ اعَْظَمُ اجَْراً مِنْ صَائِمٍ  صَابِرٍ *
“Birçok şükrederek yiyen vardır ki mükâfat ve sevap bakı-

mından oruca devam edenden daha fazladır.”353

İnsan her nimete şükretmeli., şükre sebep olanlara da dua 
etmelidir.

مَنْ اتََى اِلَيْكُمْ مَعْرُوفاً فَكَافِئوُهُ فَاِنْ لَمْ تَجِدُوا فَادْعُوا لَهُ *
“Size bir iyilik yapana, iyilikle karşılık verin. Verecek bir şey 

bulamazsanız ona dua edin.”354

İnsan vefalı olmalıdır. Kendisine yapılan bir iyiliğe karşı ken-
disi de iyilik yapmalıdır. Eğer iyilik yapabilecek gücü yoksa ona 
dua ederek vefa borcunu ödemelidir. İyiliği karşılıksız bırak-
mak mürüvvete yakışmaz. İnsanlara teşekkür etmek de Allah’ı 
sevindirir. İnsanlara teşekkür etmeyenin Allah’a da şükretme-
yeceğini Peygamberimiz (s.a.v.) haber verir:

َ مَنْ لاَ يَشْكُرُ النَّاسَ * لاَ يَشْكُرُ اللّٰ
“İnsanlara teşekkür etmeyen, Allah’a şükredemez.”355

Resûlullah (s.a.v.) ne güzel tavsiye buyuruyor:

ةِ * دَّ خَاءِ يَعْرِفْكَ فِى الشِّ ِ فِي الرَّ فْ الََى اللّٰ تَعَرَّ
“Geniş zamanında itaat ve şükürle kendini Allah’a tanıt ki o 

da sıkıntılı anında yardımına koşmakla seni tanısın.”356

353	 Muhtarü’l-Ehadis: 80
354	 Camiü’s-Sağir: 2/135
355	 Fethü’l-Kebir: 3/364
356	 Camiü’s-Sağir: 1/113



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

311

Allah-u Teâlâ, kullarının şükretmelerini bekliyor. 
Şükür üç kısma ayrılır:
1-Dil ile şükür: Bu kulun Allah-u Teâlâ’nın hikmetine bo-

yun eğip teslim olarak sahip olduğu nimetlere O’nun lütfetti-
ğini bilmesi ve şükretmesidir. 

2-Beden ve azalar ile şükür: Bu ise kulun nimeti veren Rab-
bine karşı vefakar olup O’nun yolunda hizmet ve O’na kulluk 
etmesidir. 

3-Kalp ile şükür: Bu da nimeti verene karşı hürmet ve edebi 
muhafaza ederek kalbini sürekli nimeti vereni müşahedeye bağ-
lamaktır.

İnsan, nimetleri veren Yüce Allah’a daima hamd ve şükür 
etmelidir. Bizi yaratan, yaşatan, besleyen ve koruyan Allah’a 
karşı daima şükürde bulunmak gerekir.

Bütün mevcudat içinde akıl ve fikir verdiği için insan ola-
rak yarattığı ve bizi yaşattığı için Allah-u Teâlâ’ya şükretme-
miz vazifemizdir.

Tanınmış mutasavvıflardan Zünnûn el-Mısrî Hazretleri an-
latıyor:

“Bir gün Nil nehri kenarında geziniyordum. Birdenbire 
önümde bir akrebin yürüdüğünü gördüm. Yerden bir taş alıp 
onu öldürmek maksadıyla üzerine fırlattım. Akrep, can kaygı-
sıyla kendini suya attı. Tam boğulacağı sırada ansızın peyda 
olan bir kurbağa gördü. Sırtına atladı. Tuhafıma giden bu hadi-
seyi yakından takip etmeye başladım. Kurbağa, sırtında taşıdığı 
mahlûkun tehlikeli oluşuna bakmadan onu karşı sahile çıkardı. 
Akrep karaya geldiğini anlayınca yere atladı. Biraz ötede uyu-
yan bir adama doğru yürüdü ve onun boynuna sarılmak üzere 
olan bir yılanı ısırıp öldürdü. Buna hayret ederek adamın kur-
tulduğuna Cenâb-ı Hakk’a şükrettim. Sonra uyuyan adamın 



RAGIP GÜZEL

312

yanına giderek onu uyandırdım. Birdenbire gözlerini açtı. Yerde 
duran yılanı görünce korktu. Kaçmak istedi. Onu teselli ederek:

-Korkma! Allah seni onun şerrinden korudu, dedim ve şahit 
olduğum hadiseyi anlattım. Sarhoş adam, başını önüne eğerek 
bir müddet düşündü. Sonra başını havaya kaldırarak:

-Allah’ım! dedi. Sana isyan eden kuluna böyle yaparsan 
kim bilir sana itaat edene neler yapmazsın! ve yüzüme baka-
rak ilave etti:

-Önünde Allah’ın izzet ve celâliyle kasem ediyorum. Bundan 
sonra hiçbir suretle doğru yoldan ayrılmayacağım. 

Ve hakikaten o günden sonra bu adam tevbekâr olmuştur.”
Bir hadis-i şerifte de insan vücudunda 360 eklem bulunduğu 

ve bunun her birisi için sadaka ve şükür gerektiği bildirilir. 
Fudayl bin İyaz, Beled Sûresindeki ‘Biz ona iki göz, bir dil 

ve iki dudak vermedik mi?’ şeklindeki ayeti okuduğunda, göz-
yaşlarına hâkim olamıyor. Kendisine soruluyor:

“Neden ağlıyorsun?” Fudayl’ın cevabı şöyle:
“Allah sana göreceğin iki göz verdi diye hiç şükrederek ge-

celedin mi? Sana konuşacağın bir dil verdiği için şükrederek 
geceledin mi?” 

Sadi Şirazi ‘Her nefeste iki şükür vardır, der. Almanın şükrü, 
vermenin şükrü’

Aldınız vermediniz, hayat bitiyor, verdiniz almadınız, ha-
yat bitiyor.

Bediüzzaman Hazretleri şöyle buyurur:
“İbadetin manası şudur ki Dergâh-ı İlahi’de abd  (kul) kendi 

kusurunu ve acz ve fakrını görüp kemal-i Rububiyetin ve kudret-i 
Samedaniye’nin ve rahmet-i İlahiye’nin önünde hayret ve mu-
habbetle secde etmektir. Yani Rububiyetin saltanatı, nasıl ki 
ubudiyete ve itaati ister. Rububiyetin kudsiyeti, paklığı dahi is-
ter ki abd kendi kusurunu görüp istiğfar ile Rabbini bütün ne-
kaisten pak ve Müberra ve ehl-i delaletin efkâr-ı batılasından 



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

313

münezzeh ve mualla ve kâinatın bütün küsuratından mukad-
des ve muarra olduğunu tesbih ile Sübhanallah ile ilan etsin. 
Hem de Rububiyetin kemal-i kudreti dahi ister ki abd kendi za-
afını ve mahlûkatın aczini görmekle kudret-i Samedaniye’nin 
azamet-i asarına karşı istihzan ve hayret içinde Allah-u Ekber 
deyip huşu ile rükûa gidip O’na iltica ve tevekkül etsin. Hem 
Rububiyetin nihayetsiz hazine-i rahmeti de ister ki abd kendi 
ihtiyacını ve bütün mahlûkatın fakr ve ihtiyacatını sual ve dua 
lisanıyla izhar ve Rabbinin ihsan ve in’amatını şükür ve sena 
ile ve Elhamdülillah ile ilan etsin. Demek, namazın ef’al ve ak-
vali bu manaları tazammun ediyor ve bunlar için taraf-ı ilahi-
den vaz edilmişler.”357

357	 Mektubat: 9. Mektup





315

RAMAZAN KUR’AN AYIDIR

Ramazan-ı Şerif Kur’an ayıdır. Bundan dolayı Kur’an okuma-
sını bilen herkes, bu ayda Kur’an-ı Kerim okumalı ve her gün 

bir cüz okumak suretiyle hatim yapmalıdır.
Kur’an bilmeyenler de öğrenmeye gayret göstermelidirler. 

Öğrenmenin yaşı yoktur. Her yaşta öğrenmek mümkündür. Ye-
ter ki insan azmetsin ve gayret içinde samimi olsun. 

İnsanların çoğu için Ramazan ayında oruç önceliklidir. 
Hâlbuki gerçekte durum tam tersidir. Biz oruçla aslında Kur’an-ı 
Kerim’in indirilişini kutlarız. Mübarek ay, ilahi ayetlerin insan-
lığa indirildiği kadir gecesini şereflendirmek üzere verilmiştir. 
Bu nedenle orucun hikmeti manevi faaliyetlere teveccüh etmek 
ve dünyevi işleri geri plana atmaktır. Bu yüzden Ramazan aklı, 
kalbi, ruhu Kur’an ayetleri için açmak üzere verilmiştir. Rama-
zanın ruhu ilahi ayetlerdir. Ramazan beden ise Kur’an-ı Kerim 
onun ruhudur. Oruç hikmetlere manevi hassasiyetlerimizi art-
tırmak, Kur’an ayetlerine daha açık hale gelmek ve vahyin bir 
parçası olmak için bize ihsan edilmiştir. Cenâb-ı Allah buyu-
ruyor ki:

“O kullarım ki onlar söz dinlerler. Sonra da en güzeline uyar-
lar. İşte onlar, Allah’ın doğru yola ilettiği kimselerdir. Gerçek 
akıl sahipleri de onlardır.”358

358	 Zümer Sûresi: 17-18



RAGIP GÜZEL

316

Ramazan ayında Kur’an okumak her ibadetten daha fazilet-
lidir. Çünkü Kur’an Ramazan ayında inmeye başlamış ve Ra-
mazanın ruhu olmuştur.

Resûlullah Efendimiz (s.a.v.) Ramazan’da, mescidin bir ke-
narında namaz kılan bir gruba rastlamıştı. 

“Bunlar ne yapıyor?” diye sordu.
“Bunlar, ezberlerinde fazla Kur’an bulunmayan kimseler-

dir. Übeyy bin Ka’b onlara namaz kıldırıyor,” dediler. Efendi-
miz (s.a.v.):

“İsabet etmişler, ne kadar güzel ve iyi bir şey yapıyor,” bu-
yurdular.359

Kur’an okumayı bilmeyenler için Ramazan ayında kaza na-
mazı ve nafile namazları kılmak da Ramazanı değerlendirmek 
demektir. 

Kur’an-ı Kerim’i tam ve düzgün okuyamayanlar da Rama-
zan mukabelelerini takip etmek suretiyle okuyuşlarını düzel-
tirler. Allah-u Teâlâ’nın Kur’an okuyanlara bir lütfunu Peygam-
berimiz Aleyhisselâm şöyle beyan buyurur:

مَهُ الْمَلَكُ  اِنَّ مَلَكاً مُوَكَّلٌ بِالْقُرْآنِ فَمَنْ قَرَأَ مِنْهُ شَيْئاً لَمْ يقَُوِّ
وَرَفَعَهُ *

“Kur’an okuyan bir kimse için bir vekil melek tayin edilmiş-
tir. Bu melek Kur’an’ı güzel telaffuz edemeyen okuyucunun bu 
hatasını düzeltip Allah’ın huzuruna yükseltir.”360

Kur’an okuyana, güzel bir nimettir bu. Hatasının melek ta-
rafından düzeltilmesi ilahi bir lütuftur.

Kur’an okumayı bilmeyen ve öğrenme imkânı bulmayan-
ların da Ramazan ayında Kur’an dinleyerek o nurdan istifade 
359	 Ebû Davud; Ramazan:1(1377)
360	 Camiü’s-Sağir: 1/85



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

317

etmeleri gerekir. Bilindiği gibi Kur’an’ı okumak sünnet, dinle-
mek ise farzdır. Dinleyenler bir farzı yerine getirme sevabına 
ulaşırlar. Onların sevaplarının daha fazla olduğunu Peygambe-
rimiz Aleyhisselâm haber veriyor:

“Bir kimse Allah’ın kitabından bir ayet dinlese Allah-u Teâlâ 
ona kat kat sevap verir. Bir kimse Allah’ın kitabından bir ayet 
okursa kıyamet günü kendisine nur olur.”361

Allah-u Teâlâ, kimseyi sevapsız bırakmıyor. Okuyanı da din-
leyeni de rahmetinden hissedar ediyor. Yeter ki insan samimi-
yetle Allah’a kul olsun.

Kul, Allah’a yakın olmak, Allah-u Teâlâ ile konuşmak mer-
tebesine ancak Kur’an ile ulaşabilmektedir. O nimete Kur’an 
sayesinde erişebilmektedir. Peygamberimiz (s.a.v.) ne güzel yol 
göstermiştir:

ثَ رَبَّهُ فَلْيَقْرَإِ الْقُرْآنَ * اِذَا احََبَّ احََدُكُمْ انَْ يحَُدِّ
“Biriniz Rabbiyle konuşmak istiyorsa Kur’an okusun.”362

Kur’an-ı Kerin Allah kelâmıdır. Genellikle Kur’an’a, Kelâm-ı 
Kadim denir. Bu, Kur’an’ın isimlerindendir. Rabbimizin sözü, 
Rabbimizin emirleridir. Rabbi ile konuşmak isteyen Kur’an-ı 
Kerim’i okuduğunda bu arzuya nail olmuştur. Allah ile konuş-
muş gibi sevap alır.

“Allah-u Teâlâ buyurdu:
-Namazı kulumla kendi aramda iki eşit kısma ayırdım. Yarısı 

benim, yarısı da kulumundur. Ve kulum istediğine nail olacaktır. 
Kul kıyama kalkar:
-Elhamdülillahi Rabbil âlemin, der. Bunun üzerine Allah (c.c.):
-Kulum bana hamd etti, buyurur. Kul:
-Errahmanirrahim, der. Allah:

361	 Muhtarü’l-Ehadis: 140
362	 Camiü’s-Sağir: 1/13



RAGIP GÜZEL

318

-Kulum bana senada bulundu, buyurur. Kul:
-Maliki yevmiddin, der. Allah-u Teâlâ:
-Kulum bana tazim etti, buyurur. 
İşte bu okunanlar bana aittir. 
İyyake nabudu ve iyyake nestain.
Benimle kulum arasındadır. Sûrenin nihayeti kulumundur 

ve kulum isteğine nail olacaktır.”363

Her namazın, her rekâtında okunan ve okunmadığı takdirde 
namaz, namaz olmayan Fatiha Sûresi ne kadar feyizli bir dua 
hükmünde olduğu bu Hadis-i Kudsi’den anlaşılmaktadır. Allah 
ile kul arasında taksim edilen bu sûre ile kulun ne kadar de-
ğerli olduğu anlaşılmaktadır.

İşte Kur’an-ı Kerim okuyan, Allah-u Teâlâ ile konuşmanın 
şuuru içindedir. Onun okuyan dili, dudakları ve gönlü nur ile 
dolmakta, Allah’ın rahmetine dalmaktadır.

Kur’an’ı öyle bir şuur, öyle bir anlayışla okumalıdır ki sanki 
Allah’ın huzurunda okunuyormuş aşkı meydana gelsin.

Kur’an okumaya başlayan kimse, en başta bunun beşer ke-
lam olmadığını düşünerek mütekellimi olan Allah-u Teâlâ’nın 
azametini gönlünde hatırlamasını ve O’nun kelamını okumanın 
ehemmiyetini anlayarak okuması lazımdır. Kur’an-ı Kerim’de, 
‘Ona temizlerden başkası dokunamaz’364 buyurulmuştur.

İşte bu tanzimden dolayıdır ki İkrime (r.a.), Kur’an’ı açıp oku-
yacağı sırada ‘Bu Rabbimin kelamıdır’ diyerek düşüp bayılırdı. 
Şüphesiz kelama tazim, mütekellime tazimdir. ‘Ey Yahya, kitabı 
kuvvet ile al’365 ayet-i celilesinin tefsirinde ‘cehd ve gayret’ oku-
duğu vakit, gönlünden her şeyi atarak akıl ve fikrini ona vererek 
okumak demektir. Ebu Zer (r.a.)’den rivayetle, Resul-i Ekrem 
(s.a.v.) yanımızda kaldığı bir gece namazında, ‘Eğer kendilerine 
363	 Tirmizî, Tefsir: 3126
364	 Vakıa Sûresi: 79
365	 Meryem Sûresi: 13



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

319

azap edersen şüphesiz onlar senin kullarındır (dilediğini yapar-
sın). Eğer onları bağışlarsan şüphesiz sen izzet ve hikmet sahi-
bisin’366 ayetini sabaha kadar tekrarlamıştır.

Kur’an-ı Kerim okumak güzel bir nimettir. Kur’an-ı Kerim 
okunurken onu zevkle, aşkla dinlemek ise ayrı bir zevk, ayrı bir 
fazilettir. Mukaddes kitabımızın her ayeti insanı celbetmekte 
ve cezbetmektedir.

Bedenlerin, evlerin ve mekânların bereketi Kur’an ile gelir. 
Peygamberimiz (s.a.v.) buyurdular:

اكَْثِرُوا  مِنْ تِلاوََةِ  الْقُرْآنِ فِي بُيُوتِكُمْ فَاِنَّ الْبَيْتَ الَّذِي لا 
هُ وَيَضِيقُ عَلَى اهَْلِهِ * يَقْرَاُ فِيهِ الْقُرْآنُ يَقِلُّ خَيْرُهُ وَيَكْثرُُ شَرُّ

“Evlerinizde Kur’an okumayı arttırınız. Kur’an okumayan 
evin hayrı azalır, onun şerri çoğalır. Ev halkına da darlık gelir.”367

Bir evin huzurlu, hayırlı ve bereketli olması için o evde Kur’an 
okunması şarttır. Duvarlarına Kur’an sedası işlenmemiş, yer-
lerine seccade serilmemiş evler bereket ve saadetten nasip ala-
maz. Kur’an ve namaz evlerin nurudur. Dış görünümü, iç dü-
zeni ne olursa olsun Allah kelâmı duymamış bir ev bereketten 
uzaktır. O ev zulmettedir.

Hadis-i Şerif’te buyuruldu:

لاةَِ وَقِرَاءَةِ الْقُرْآنِ * رُوا مَنَازِلَكُمْ بِالصَّ نَوِّ
“Evlerinizi namaz kılmak ve Kur’an okumak suretiyle 

nurlandırınız.”368

مَاءِ كَمَا تَتَراءََ  الَْبَيْتُ الَّذِي يقُْرَاُ فِيهِ الْقُرْآنُ يَتَرَاءَى لِأهَْلِ السَّ
النُّجُومُ لِأهَْلِ اْلأرَْضِ *

366	 Maide Sûresi: 118
367	 Muhtarü’l-Ehadis: 27
368	 Camiü’s-Sağir: 1/46



RAGIP GÜZEL

320

“İçinde Kur’an okunan ev, yer ehline yıldızların parlak gö-
ründüğü gibi gök ehline de öylesine parlak görünür.”369

Kur’an sedasından mahrum kalan evler, ev halkını sıktığı 
gibi bereket olmadığı gibi o bina da garip kalarak mahşerde 
ehlinden şikâyetçi olur. İçinde Kur’an okunmadığı için o ga-
ripler listesindedir.

Peygamberimiz (s.a.v.) buyurdular:
“Dünyada altı şey, altı yerde gariptir:
1-Namaz kılmayanların bulunduğu yerdeki mescit,
2-Kur’an okumayanların evinde bulunan Mushaf-ı Şerif,
3-Zalimin ezberindeki Kur’an,
4-Zalim bir erkeğin yanındaki kadın,
5-Fena bir kadına düşmüş olan erkek,
6-Söz dinlemeyen bir toplum içinde bulunan âlim.”370

Evde Kur’an okunması halinde çocuklara bu güzel bir örnek 
olacaktır. Onlarda Kur’an öğrenmek ve okumak hevesi başlaya-
caktır. Bu da onları daha küçük yaştan itibaren Kur’an’a bağla-
yacaktır. Peygamberimiz Aleyhisselâm şu tavsiyede bulunurlar:

“Çocuklarınızı şu üç haslet üzere terbiye ediniz:
1-Peygamber sevgisi,
2-Ehl-i beyt sevgisi,
3-Kur’an okumak.
Çünkü Kur’an okuyanlar, Allah-u Teâlâ’nın gölgesinden başka 

hiçbir gölgenin bulunmadığı kıyamet gününde peygamberler ve 
asfiyalarla beraber arşın gölgesinde bulunacaklardır.”371

Kur’an-ı Kerim mahşer günü, okuyanlarına şefaatçi olacaktır.
Hadis-i Şerif’te buyuruldu:

369	 Râmuzü’l-Ehadis: 196
370	 Münebbihat: 24
371	 Camiü’s-Sağir: 1/12



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

321

كُمْ وَاهَْلِ بَيْتِهِ * حِيمُ وَالْأمََانَةُ وَنَبِيِّ فَعَاءُ خَمْسَةٌ: الْقُرْآنُ وَالرَّ الَشُّ
“Şefaatçiler beştir:
1-Kur’an
2-Akrabalarıyla ilgilenenler,
3-Güvenilir olan müminler,
4-Peygamberiniz,
5-Peygamberin ehl-i beyti.”372

“Oruç ve Kur’an kıyamet günü kula şefaat edecekler. Oruç 
diyecek ki:

-Ey Rabbim! Ben onu yemekten ve şehevi arzularından gün-
düzleri alıkoydum. Ona şefaatimi kabul buyur.

Kur’an diyecek ki:
-Ey Rabbim! Onu geceleri uykudan aldım. Ona şefaatimi 

kabul buyur.
Şefaatleri kabul olacaktır.”373

Kur’an hem maddi hem de manevi bir şifadır. Rabbimiz 
Kur’an’ı müminlere şifa olarak indirdiğini beyan buyuruyor:

لُ مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُئْمِنِينَ * وَننَُزِّ
“Biz Kur’an’da, inananlar için şifa ve sevgi kaynağı olan 

(ayetler) indirdik.”374

Kur’an-ı Kerim, maddi ve manevi dertlere devadır. Gönüllere 
huzur verdiği gibi maddi olarak da insanlara faydası olmaktadır.

Amerika’da Kaliforniya eyaletinde kurulan bir klinikte inançlı 
ve inançsız insanlara Kur’an dinletilmiş. O hoş seda karşısında 
372	 Camiü’s-Sağir: 2/35
373	 Tergib ve’t-Terhib: 2/84
374	 İsra Sûresi: 82



RAGIP GÜZEL

322

stresleri atılan hastaların rahatladıkları görülmüştür. Halen 
Kur’an-ı Kerim dinletilip de iyileşen hastalar vardır.

Peygamberimiz (s.a.v.) buyurur:

وَاءُ * الْقُرْآنُ هُوَ الدَّ
“Kur’an, devanın ta kendisidir.”375

فَائيَْنِ : الَْعَسَلِ وَ الْقُرْآنِ *  عَلَيْكُمْ بِالشَّ
“İki şifa kaynağını elden bırakmayın: Bal ve Kur’an.”376

Ramazan ayı içinde Kur’an-ı Kerim’i her gün bir cüz olarak 
okuyanlar bir ayda bütün kuranı okuyup tamamlamış olurlar 
ki buna hatim denir. Kur’an-ı Kerim’i hatmetmenin de önemini 
Hadis-i Şerif’lerde Peygamberimiz (s.a.v.) beyan buyurmuşlar-
dır. Kur’an-ı Kerim’i hatmeden kimsenin makbul bir dua hakkı 
olduğunu, isterse o duasını dünya için isterse de ahireti için ya-
pabileceğini müjdelemiştir.

Kur’an hatmedilince insan tek başına dahi hatim duası yapsa 
onun duasına iştirak eden melekler bulunduğunu peygamberi-
miz haber vermektedir:

اذِاَ خَتَمَ الْعَبْدُ الْقُرْآنَ صَلَّى عَلَيْهِ عِنْدَ خَتَمِهِ سِتُّونَ الَْفَ مَلَكٍ *
“Kul Kur’an-ı Kerim’i hatmettiği zaman, hatim duası esna-

sında altmış bin melek ona bağış talebinde bulunur.”377

Altmış bin meleğin bir insan için, bağışlanma talebinde bu-
lunması ne büyük bir nimet ne güzel bir lütuf-u ilahidir. Bu, 
hatim yapanlara güzel bir hediyedir. 
375	 Camiü’s-Sağir: 2/76
376	 İbn-i Mâce, Tıb: 7
377	 Muhtarü’l-Ehadis: 11



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

323

Kur’an-ı Kerim’i baştanbaşa okumak, hatim indirmek ne 
güzel bir âdettir.

Kur’an-ı Kerim’in öğrenilmesi de okunması da kolaydır.
Allah-u Teâlâ tarafından Peygamber Efendimize (s.a.v.) bir 

mucize olarak indirilen Kur’an-ı Kerim’i başından sonuna kadar 
okumaya hatim denir. Kur’an-ı Kerim’i hatmetmek sünnettir.

Cebrail, her yıl Ramazan ayında her gece gelir. Ramazan 
ayının sonuna kadar Kur’an-ı Kerim’i Peygamber Efendimizle 
mukabele eder, yani Cebrail okur, Peygamberimiz dinler, Pey-
gamberimiz okur, Cebrail dinlerdi. Peygamber Efendimiz (s.a.v.) 
dünyadan ahirete irtihal buyurdukları sene, bu mukabele iki 
kere yapılmıştı.

İmam-ı Azam:
“Bir kimse senede iki defa Kur’an-ı Kerim’i hatmederse hak-

kını vermiş olur.” buyurdular.
Kur’an-ı Kerim’i hatmederken “Vedduha Sûresi”nin sonunda, 

‘Allahü Ekber, La ilahe illallahü vallahü ekber’ diyerek tekbir 
getirmeye başlamak ve sonuna kadar her sûrenin sonunda da 
tekbiri tekrarlamak sünnettir.

İhlas Sûresi üç kere tekrarlandıktan sonra Felak ve Nas 
Sûreleri okunur.

Hatimden sonra hemen diğer hatme başlamak da sünnet-
tir. Übey bin Ka’b (r.a.):

“Peygamberimiz Nas Sûresini okuyunca, Fatiha’dan başlar 
ve Bakara Sûresinin ‘Ve ülaike hümü’l-müflihun’ ayetine ka-
dar ilk beş ayetini okuduktan sonra hatim duasını yapardı” 
buyurmuştur.

Bir kimse, ‘Ya Resûlullah! Hangi amel Allah’a daha sevimli-
dir?’ diye sormuştu. Peygamberimiz, ‘Konup göçenin ameli’ bu-
yurdu. O kimse, ‘Konup göçen ne demektir?’ diye sordu. Pey-
gamberimiz de, ‘Kur’an-ı Kerim’i hatmedip bitirdikten sonra 
tekrar başlayandır’ buyurdu.



RAGIP GÜZEL

324

Hatimden sonra dua etmek de sünnettir. Peygamber Efen-
dimiz, ‘Kur’an’ı hatmeden kimsenin duası kabul olunur’ bu-
yurmuştur.

Enes b. Malik (r.a.), Kur’an’ı hatmettiği zaman ailesini (ve 
dostlarını) toplar, ziyafet verir ve dua ederdi.

Ecdadımız hep Kur’an okumuştur. Kur’an ile maddi manevi 
şifa bulmuşlardır.

Cephelerde savaşan askerlerimizin üzerindeki küçük Kur’an’lar, 
enamlar, onları tehlikelerden ve düşmanlardan koruyordu.

Dedelerimiz, ninelerimiz, Kelâm-ı Kadim olarak anmışlar 
kitabımızı. Genç gelinler ise, ‘Mushaf’sız gelin olmam’ diyerek 
kınalı elleriyle örtü dikmişlerdir Kur’an’a. Bebeler duvarda asılı 
olan kitabımıza bakarak büyümüşlerdir yıllar yılı.

Bu milletin temelinde Kur’an vardır. Bu devlet, Kur’an’la 
yükselip medeniyet seviyesine yükselmiş ve altı yüz yıl ciha-
nın hâkimiyetini elinde tutmuştur.

“Şeyhülİslâm Ebussuud Efendiye vefatı anına yakın, devrin 
padişahı eğilip der ki:

-Muhterem Hocam! Bir vasiyetin var mı?
O büyük âlim, son vasiyeti olarak padişaha şu tembihini 

yapar:
-Bu milleti Kur’an’dan ayırmayın, mahvedersiniz.”
Kur’an’a bakan gözler bile nasibini alır. 
“Resûlullah Efendimiz (s.a.v.):
-Göze ibadetten nasibini verin, buyurdular. 
-Onun ibadetten nasibi nedir? diye soruldu. 
-Gözün ibadetten nasibi Mushaf’a (Kur’an-ı Kerim’e) bak-

maktır, buyurdular.”
Bir başka hadis-i şeriflerinde Resûlullah (s.a.v.) Cebrail’e, gö-

zündeki bir ağrıdan şikâyet etti. Cebrail O’na, ‘Mushaf’a bak’ dedi, 



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

325

Resûlullah Efendimiz (s.a.v.), her sene hac mevsiminde ge-
lenleri, ‘Rabbimin risaletini tebliğ için beni barındıran ve bana 
yardım eden için cennet vardır’ deyip kabile kabile gezip imana 
davet eder, onlara Kur’an’dan ayetler okurdu. 

Peygamberliğinin 11. Yılında, hac zamanında Kâbe hareminde 
Medine halkının Hazrec kabilesinden altı kişi imana geldi ki 
onlara Ensar’ın sabıkları denir. Resûlullah’a (s.a.v.) ‘Hiçbir şeyi 
Allah’a ortak tutmamak, hırsızlık yapmamak, zina etmemek, 
evlatlarını geçim korkusu ile öldürmemek, kimsenin ırzına ve 
şerefine iftira atmamak, neşe ve kederde, darlık ve genişlik za-
manlarında dinleyip itaat etmek, Allah yolunda kimsenin kö-
tülemesinden çekinmeden daima Hakk’ı söylemek’ üzere biat 
ettiler. Bunlar Medine’ye döndüklerinde Resûlullah’tan konuşul-
mayan hiçbir ev kalmadı. İslâm Medine’de yayılmaya başladı.

Medine’de Müslümanların sayısı kırka ulaşınca, istemeleri 
üzerine Resûlullah onlara Kur’an okumak ve dinin hükümlerini 
öğrenmek üzere Hz. Mus’ab bin Umeyr’i (r.a.) gönderdi. Ondan 
sonra Medine’de İslâm’ın ve Kur’an’ın girmediği ev kalmadı. Bu 
sebepler, ‘Şehirler kılıç ile fetih olundu, Medine ise Kur’an ile 
fetih olunmuştur’ denildi.

Sonraki sene yetmiş üç erkek ve iki kadın Resûlullah’ı (s.a.v.) 
görmeye gelip önceki şartlar ile biat ettiler ve Resûlullah’ı (s.a.v.) 
Medine’ye davet ettiler. ‘Medine’yi teşriflerinde ona her türlü 
yardımda bulunacaklarını, nefislerini ve ailelerini koruduk-
ları gibi koruyacaklarını’ ahdettiler. Resûlullah’a nusrete; yar-
dım etmeye ahdettiklerinden onlara Ensar denildi. Bunun üze-
rine Resûlullah (s.a.v.), ashabına Medine’ye gitmek üzere izin 
verdi. Onlar da vatanlarını bırakıp peyderpey İslâm yurdu olan 
Medine’ye hicret ettiler. Bu sebeple onlara da muhacir dendi. 
Her bir Müslüman geldikçe Medineli Müslümanlar yer gös-
terir, onlara muhabbetlerinden mallarını verirlerdi. Nihayet 



RAGIP GÜZEL

326

Resûlullah da geldi ve Medine, münevvere oldu, nur ile doldu. 
Resûlullah’a Mekke’den sonra yurt oldu. İslâm sancağı oradan 
yükselip arzın her tarafına ulaştı.

Kur’an-ı Kerim’i okumanın usulüne riayet etmek gerekir. 
Kur’an okumaya başlamadan önce şu dua okunmalıdır:

‘Rahmetten uzaklaştıran şeytanın şerrinden, semi ve âlim 
olan Allah’a sığınırım. Ey Rabbim! Şeytanların dört yanımı sa-
rıp iğva etmesinden de sana sığınırım.’

Duadan sonra Nas Sûresi ile Fatiha-i Şerife’yi okumalıdır. 
Bunlardan sonra Kur’an okumaya başlamalıdır.

Kur’an-ı Kerim’i namaz dışında da kıbleye yönelerek ve gü-
zel elbise giyerek taharet üzere okumak müstehabdır. Başlar-
ken, ‘Eüzü-Besmele’yi okumak da müstehabdır.

Kur’an-ı Kerim’i ayda bir defa hatmetmek iyidir. Senede 
bir, kırk günde bir, haftada bir hatmedilmesini tercih edenler 
de vardır.

Başka bir işle uğraşmakta olan kimselerin yanında Kur’an 
ayetlerinin sesli olarak okunması uygun değildir. Bu durumda 
Kur’an’ı dinlemeyenler değil, okuyanlar günah işlemiş olur.

Bir kimse yürürken veya bir iş görürken Kur’an’ı Kerim’i 
okuyabilir. Yeter ki bu durum, Kur’an’ın gafletle okunmasına 
sebebiyet vermiş olmasın. 

Huzeyfe b. Yeman (r.a.) şöyle anlatmaktadır:
“Hz. Peygamber (s.a.v.)’le beraber namaz kıldım. Resûlullah 

(s.a.v.), Bakara Sûresinden başlayarak okudu. Rahmet ayetle-
rini okuyunca Allah’ın rahmetini diliyor, azab ayetlerini okur-
ken de istiaze edip Allah’a sığınıyordu. Allah’ı tenzih eden her-
hangi bir ayeti okuduğu zaman Allah’ı tesbih ediyordu.”

Kişi okumasını bitirdiği zaman, Hz. Peygamber (s.a.v.)’in 
Kur’an’ı hatmettikten sonra okuduğu şu duayı okumalıdır:



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

327

“Allahümmec’alni bi’l-kur’an vec’alhü li imamen ve hüden ve 
nuran ve rahmeh -Ey Allah’ım! Kur’an sayesinde bana rahmet 
eyle, Kur’an’ı bana iman, nur, hidayet ve rahmet kıl.-”

“Ey Allah’ım! Kur’an’dan unuttuklarımı bana hatırlat, bil-
mediklerimi bana öğret. Gece gündüz (yani bütün vakitlerde) 
Kur’an okumayı bana nasip eyle. Ey âlemlerin Rabbi! Kur’an’ı 
bana hüccet kıl!”





329

KUR’AN-I KERİM

Yüce Allah, kullarına lütuf olarak beyanını, kelâmını, kitabını 
göndermiş en kıymetli rehber, en tesirli şifa olacak Kur’an’ı 

inzal buyurmuştur.

يَا ايَُّهَا النَّاسُ قَدْ جَائتَْكُمْ مَوْعِظَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَشِفَاءٌ لِمَا فِي 
ِ وَبِرَحْمَتِهِ  دُورِ وَهُدًى وَرَحْمَةُ لِلْمُؤْمِنِينَ * قُلْ بِفَضْلِ اللّٰ الصُّ

ا يَجْمَعُونَ * فَبِذَالِكَ فَلْيَفْرَحُوا هُوَ خَيْرٌ مِمَّ
“Ey insanlar! Size Rabbinizden bir öğüt, göğüslerde olana 

bir şifa ve inananlara bir yol gösterici ve rahmet gelmiştir.
De ki:
-O halde, onlar Allah’ın lütuf ve rahmetiyle, işte bununla 

sevinsinler. Çünkü bütün bunlar, onların biriktirdiklerinden 
daha iyidir.”378

Yüce Allah, nimetini hatırlatıyor:
1-Rabbimizden bir öğüt,
2-Gönüllere şifa,
3-İnananlara rehber,
4-İnsanlığa rahmet.
İbn-i Abbas (r.a.) der ki:

378	 Yunus Sûresi: 57-58



RAGIP GÜZEL

330

“Allah’ın lütfu Kur’an’ı Kerim’dir, rahmeti ise İslâm’dır.”379

İnsanlığın iftihar vesilesi, sevinmesi için yeterli olan nimet 
İslâm ve Kur’an’dır. 

Kur’an ve İslâm bütün her şeyden daha iyi ve daha hayır-
lıdır. Çünkü:

“Dünya, içindekilerle birlikle bir sivrisineğin kanadına eşit 
değildir” diye Hadis-i Şerif’te beyan buyurulmuştur.380

Kur’an-ı Kerim hidayet rehberidir. Doğru yolu gösteren, in-
sanlığı cennet yoluna götürendir.

رُ الْمُؤْمِنِينَ... اِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِى هِيَ اقَْوَمُ وَيبَُشِّ
“Şüphesiz ki bu Kur’an, en doğru yola iletir. İyi davranış-

larda bulunan müminlere, kendileri için büyük bir mükâfat ol-
duğunu müjdeler.”381

Kur’an-ı Kerim hayatın planıdır. Müminin anayasasıdır. Ona 
uyduğu, tatbik ettiği takdirde en doğru olanı yapmış ve ahiret 
hayatını kazanmış demektir.

Kur’an’ın çeşitli isimleri vardır. Onlardan birisi, Hablullah’tır. 
Allah’ın ipi anlamındadır ki Kur’an’a sarılan Allah’a vasıl olur. 
Allah’ın rızasını kazanır. Rasûl-ü Ekrem (s.a.v.) Efendimiz şöyle 
buyurmuşlardır:

“Şüphesiz, ben sizin için yerime iki şey bırakıyorum.
1-Allah’ın kitabı ki yer ve gök arasında uzatılmış bir iptir.
2-Ve ailem olan Ehl-i Beytim.
Bu ikisi Kevser Havuzunun başına varıncaya kadar birbir-

lerinden ayrılmazlar.”382

379	 Hâzin Tefsiri: 2/302
380	 İbn-i Mâce, Zühd: 37
381	 İsra Sûresi: 9
382	 Müsned: 3/14



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

331

“Kur’an’a sıkı sıkı sarılın. Onu önder ve rehber edinin. Çünkü 
o, âlemlerin Rabbi olan Allah’ın kelâmıdır. O’ndan gelmiş ve 
O’na dönecektir. O’nu ancak teville anlaşılabilecek müteşabih 
ayetlerine de imam edin. Verdiği misallerinden ibret alın.”383

Kur’an-ı Kerim, Allah-u Teâlâ’nın emir ve yasaklarıdır. 
Kur’an-ı Kerim, Allah kelâmını, emir ve yasaklarını insanlığa 
duyurmak için nazil olmuş ve duyurmuştur. Ancak onun ma-
naları ihata olunup bitirilemez. Bir manası inkişaf ederken ar-
kasından bir mana daha yüz gösterir. Mümine hitap ederken 
kâfire bir inzar fırlatır. Kâfiri inzar ederken mümine bir teb-
şir nüktesi uzatır. Avama hitap ederken havassı düşündürür. 
Âlime söylerken cahile dinletir, cahile söylerken âlime dokun-
durur. Geçmişten bahsederken geleceği gösterir. Bugünü tasvir 
ederken yarını anlatır. En sade müşahedelerden en yüksek ha-
kikatlere götürür. Müminlere gaybı anlatırken, kâfirleri halden 
bizar eder. Ve bütün bunları hale, makama, mekâna, zamana, 
mevzua göre en uygun, en latif kelimelerle ifade eder.

Kur’an-ı Kerim’de Allah-u Teâlâ’nın bin emri, bin yasakları 
vardır. Beş yüz ayet-i celilede çeşitli kıssalardan ibarettir. Ama 
o kıssalar hikâye olacak değil, tarihte yaşanmış hadiselerdir. 
Ve müminler ibret alsınlar diye anlatılmıştır. Her şeyden önce 
Allah-u Teâlâ, kullarına ne gerektiğini en iyi şekilde bildiği 
için kullarının ihtiyaçları ölçüsünde anayasa olarak Kur’an-ı 
Kerim’i lütfetmiştir.

Kur’an hayat planıdır. Yaşamak için gönderilmiştir. Merhum 
şairimiz Mehmed Akif ne güzel söylemiş:

“İbret olmaz bize her gün okuruz ezberde
Yoksa bir maksat aranmaz mı bu ayetlerde?
Lafzı muhkem, yalnız anlaşılan Kur’an’ın
Çünkü kaydında değil, hiçbirimiz mananın.
Ya açar nazm-ı celilin bakarız yaprağına

383	 Camiü’s-Sağir: 2/55



RAGIP GÜZEL

332

Yahut üfler geçeriz bir ölünün toprağına.
İnmemiştir hele Kur’an, bunu hakkıyla bilin
Ne mezarlıkta okunmak ne de fal bakmak için.”

İbn Mesud (r.a.):
“Şiir söyler gibi Kur’an okumayın, çürük hurma atar gibi 

dağıtmayın. Onun öncelikleri üzerinde durun, (manasını dü-
şünen ve) kalbinizi onunla harekete geçirin” der. 

Kur’an aşığının niyeti, “Okuduğum yeri ne zaman bitirece-
ğim?” endişesi değildir ve olmamalıdır. Kur’an’ı okumayan, an-
lamayan ve onunla gereği ile amel etmeyen kimseler, onu terk 
etmiş sayılır. Resûlullah’ın Ebu Zer’e hitaben söylediği:

“Oturup, Allah’ın kitabından bir ayeti anlaman, senin için yüz 
rekat (nafile) namaz kılmandan daha hayırlıdır” buyurmuştur.

Asıl gaye Kur’an-ı Kerim’in emirlerine göre yaşamaktır.
Ashab-ı Kirâm içinde hafızların sayıları çok azdı. Onlar hıfza 

önem vermediklerinden değil, Kur’an’ı yaşamaktan ezbere sıra 
gelmemesindendi.

Bülbül gibi okumak önemli değil. Mümin gibi tatbiki önem-
lidir.

Bir hanım yazarımız der ki:
“Harun Reşit’in papağanı Kur’an’ı ezbere okurdu. Ne var ki 

bu ezbercilik, onu kuş olmaktan öteye geçiremediği gibi Kur’an 
ahlâkı ile amel etmeyip sadece ezbercilikte kalan kimseler içinde 
aynı kanun geçerli olmasından tabii ne olabilir.”384

Şeyh ibn-i Ata’ya sorarlar:
“Kur’an’dan ne kadar okuyorsun?”
Cevap olarak der ki:
“On dört sene evveline kadar günde bir hatim indirirdim. 

On dört seneden beri de Enfal Sûresine kadar gelebildim.”
384	 Kur’an Ahlâkı Nedir, Sayı: 45



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

333

On dört yıldır ancak Kur’an’ın üçte birine gelebilmesi onun 
Kur’an’ı tatbik etmesinden dolayıdır.

Mevlânâ Celaleddin der ki:
“Kur’an’ın pek çok faziletlerinden biri Peygamberin ahvali 

ve evsafıdır. Eğer Kur’an’ı okur da ahkâmını tutmazsan enbiya 
ve evliyayı şahsen görmüş olsan bile sana fayda vermez.”

Kur’an’ı yaşamak medeniliktir. 
Şairimiz ne güzel söylemiş:
“Beşerin derdine derman olur ancak Kur’an
Kur’an’sız artık canavardan da beterdir insan.”
Peygamberimiz (s.a.v.) buyurdular:
“Zikir ve ilim meclisinde bulunmak bin rekât namazdan, 

bin hastaya ziyaretten ve bin cenazede bulunmaktan daha fa-
ziletlidir.”

Ashab sordular:
“Ya Resûlallah! Kur’an okumaktan da üstün müdür?
Resûl-ü Ekrem (s.a.v.) Efendimiz şöyle cevap buyurdular:

وَهَلْ تَنْفَعُ قِرَأةَُ الْقُرْآنِ اِلاَّ بِالْعِلْمِ *
“Kur’an ancak ilimle fayda verir. Manası anlaşılmadan bir 

fayda sağlamaz.”385

Kur’an-ı Kerim’i anlamak, yaşamak gerekir.
Kur’an’ı ezberlemek çok güzel bir nimettir. Fakat ondan daha 

güzeli, daha faziletlisi Kur’an’ı yaşamaktır. Hele hele Kur’an-ı 
Kerim’i menfaate alet etmek çok büyük vebal ve Allah’a saygı-
sızlıktır. 

Peygamberimiz (s.a.v.) uyarmışlardır:
“Kur’an’ı okuyunuz ve onunla amel ediniz. Onu okumaktan 

uzak kalmayınız. Ona yakışmayan yorum ve izahlarla haddi 
385	 İhya-yı Ulûmiddin: 1/8



RAGIP GÜZEL

334

aşmayınız. Onu vasıta yaparak menfaat temin etmeyiniz. Onunla 
dünyalığınızı çoğaltmaya çalışmayınız.”386

Allah Resûlü (s.a.v.) geleceği çok iyi gördüğü için uyarılarda 
bulunmuştur.

Kur’an’ı kendi kafasına göre, istediğine göre yorumlayan-
lardan uzak kalınmasını çoğu zaman ifade buyurmuştur. Her 
asırda menfaatine düşkün zümreler çıkabilir. Ayetleri kendi çı-
karları doğrultusunda yorumlar. Bunlar çok büyük vebal altın-
dadırlar.

Kur’an-ı Kerim’i menfaat teminine alet etmek de çok adi bir 
davranıştır. Hadis-i Şerif’te buyuruldu:

َ تَعَالَى يَرْفَعُ بِهَذَا الْكِتَابِ اقَْوَاماً وَيَضَعُ بِهِ آخِرِينَ * اِنَّ اللّٰ
“Allah-u Teâlâ, bu Kur’an sebebiyle bazı milletleri yükseltir, 

bazılarını da alçaltır.”387

Her Kur’an bilenin mana vermesi, tefsire girişmesi haddi 
aşmaktadır.

Her insan Kur’an meali okuyup da oradan fetva çıkarması 
da cahilliktir. Bunun için halka Kur’an meallerini tavsiye et-
mek yerine Kur’an’dan öğütler veren kitapları tavsiye etmek 
daha doğru olur. Nice cahiller var ki:

-Ben Kur’an’ın mealini okudum, orada şu… şu… haram diye 
yazmıyor(!) gibi cahilane sözlere çok rastlanır. Şunu bilmelidir 
ki her tıp kitabını eline alanın ameliyata soyunması nasıl ap-
tallık ise bilgisi, ilmi olmadan fetvaya soyunmak da aynı ce-
halet, aynı gaflettir.

Fetva vermek, Kur’an’dan hüküm çıkarmak herkesin harcı 
olamaz. İlim ister. Üstelik irfan ister.
386	 Müsned: 3/428
387	 Müslim, Müsafirin: 269



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

335

-Ben Kur’an mealini okudum. Orada şu yoktu… gibi ifade-
ler çok fena bir sapıklıktan başka bir şey değildir. 

Kur’an’ın her cümlesinin, her kelimesinin hatta her harfinin 
bile ayrı ayrı manaları, delaletleri vardır. Bu, halkı aşar. Hal-
kın okuması gereken Kur’an mealleri değil, Kur’an’dan dersler 
çıkaran öğüt ve nasihat kitapları olmalıdır.

قٌ مَنْ جَعَلَهُ امََامَةٌ قَادَهُ  عٌ وَمَا حِلٌّ مُصَدِّ الْقُرْآنُ شَافِعٌ مُشَفَّ
إلَى الْجَنَّةِ وَ مَنْ جَعَلَهُ خَلْفَهُ سَاقَهُ إلى النَّارِ *

“Kur’an şefaat edecek ve şefaati kabul edilecektir. Şikâyetçi 
olacak ve şikâyeti doğru kabul edilecektir. Onu kendisine reh-
ber edeni, o cennete götürecektir. Arkasına atanı ise cehen-
neme sürükleyecektir.”388

Kur’an-ı Kerim kıyamete kadar devam eden bir mucizedir. 
Gerek lafzı, gerek manası itibariyle benzerini getirmek beşer 
kudretinden hariçtir. O ne nesirdir ne de şiirdir. İnsan kela-
mının üstünde ilahi bir üslubu vardır. 

Dirayet ve belâgatiyle kavmi içinde mümtaz bir mevkide bu-
lunan Hz. Ömer, en asabi ve gazaplı anında onun bir sahifesini 
okuyunca iradesi elinden gitmiş ve hemen kelime-i şahadet ge-
tirerek hidayete ermiştir. 

İşte bu hususiyettendir ki müşrikler halkı Kur’an dinlemek-
ten men ediliyorlardı. Çünkü onu işitenler, ruhlar üzerinde yap-
tığı tesir ile hemen Müslüman oluyorlardı. Bu husus müşrik-
ler için büyük bir dert olmuştu. Bu şair sözüdür, kâhin sözüdür 
diye halkı kandırmaya çalışıyorlar fakat bir türlü muvaffak ola-
mıyorlardı. Hatta Hz. Ebûbekir’in (r.a.) Mekke’de kalabilmesi 
için alenen Kur’an okumamak şartını ileri sürmüşlerdi. Hadise 
şöyle olmuştu:
388	 Camiü’s-Sağir: 2/76



RAGIP GÜZEL

336

Müşriklerin zulmünden bıkıp usanmış olan Hz. Ebûbekir 
(r.a.) Cenâb-ı Peygamber’den izin alarak Habeşistan’a hicrete ka-
rar vermiş ve yola çıkmıştı. Kabile reislerinden İbn-i Dağine’ye 
rast gelmiş, o da nereye gittiğini sormuş. Hz. Ebûbekir:

“Kureyşliler, doğup büyüdüğüm şehri bana haram etti. Ser-
best ibadet edeceğim bir yere gideceğim,” demişti. 

İbn-i Dağine, Mekke’nin Ebûbekir gibi büyük bir adamdan 
mahrum olmamasını arzu ederek geri çevirmiş ve Kureyşli-
lere Ebûbekir’in faziletlerini anlatmış, onlar da alenen namaz 
kılmamak ve sesli Kur’an-ı Kerim okumamak şartıyla kalabi-
leceğini söylemişlerdi. Fakat Hz. Ebûbekir, evinin önüne bir 
mescit yaptı. Burada namaz kılmaya, Kur’an okumaya başladı. 
Müşrik kadın ve çocukları onu seyretmek için birbirlerini iti-
yor ve onun üzerine düşüyorlardı. Bu hal müşrikleri korkuttu 
ve ibn-i Dağine de:

“Artık seni himaye edemem,” dedi.
Hz. Ebûbekir (r.a.):
“Allah beni himaye eder,” deyip ibadet etmeye ve Kur’an 

okumaya devam etti.
O tarihten bu tarihe kadar bin dört yüz küsur sene geçtiği 

ve ilmin her sahasında hayli terakkiler olduğu halde o celil ki-
tap, mucize vasfını muhafaza etmektedir ve ilelebet edecektir.

Tebük seferinde Neccaroğulları’nın sancağı Ümare b. Hazım 
(r.a.)’ın elinde idi. Nebi (s.a.v.) sancağı alıp Zeyd b. Sabit (r.a.)’e 
verdi. Bunun üzerine Ümare (r.a.):

“Ey Allah’ın Resûlü! Benim hakkımda size bir şey mi söy-
lendi de böyle yaptınız?” dedi. Resûlullah (s.a.v.):

“Hayır, böyle bir şey yoktur. Ancak Kur’an önde gelir. Zeyd 
İbn sabit, Kur’an-ı Kerim’i öğrenip alma bakımından senden 
önde gelir,” buyurdu.389

389	 Buhârî: 1/415



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

337

Ebû Hureyre (r.a.) der ki:
“Nebi (s.a.v.) bir yere belli bir sayıda bir birliği göndermek is-

temişti. Fakat herkesin Kur’an’dan ne kadar bildiği varsa, önce 
onu okumasını emir buyurdu. 

Sıra onların en gençlerinden birine gelince, ona:
-Ey filan! Sen neleri biliyorsun? buyurdu. O da:
-Şu ve şu sûreler ile bir de Bakara’yı biliyorum, dedi. Pey-

gamberimiz (s.a.v.):
-Bakara sûresini de biliyor musun? dedi. O da:
-Evet, dedi. Efendimiz (s.a.v.):
-Git, onların komutanı sensin, buyurdu.”390

Nafi b. Abdülharis (r.a.), Usfan’da Ömer (r.a.)’e rastlamıştı. 
Ömer (r.a.), onu Mekke’ye vali tayin etmiş idi. Ömer (r.a.) ona:

“Bu vadi halkına, kimi vekil tayin ettin?” diye sormuş, o da:
“İbn Ebza’yı,” cevabını vermişti. Ömer (r.a.):
“İbn Ebza da kimdir?” diye sordu. O da:
“Azatlılarımızdan biridir,” cevabını verdi. Ömer (r.a.) de:
“Sen, onların üzerine bir azatlıyı vekil tayin ettin ha!” diye-

rek hayretini belirtince Nafi b. Abdilharis (r.a.):
“Ama o, Allah’ın kitabını okur, bütün farzları da bilir,” dedi. 

Bunun üzerine Ömer (r.a.):
“Allah, bu kitapta bazı kavimleri yükseltir; bazılarını da al-

çaltır. Dikkat et, (bu sözleri) Peygamber Efendimiz (s.a.v.) bu-
yurdu,” dedi.

Bediüzzaman Hazretleri der ki:
“Bin üç yüz elli senedir Kur’an-ı Hâkim, bütün hakaikını 

kâinat çarşısında açıp teşhir ettiği halde herkes, her millet, her 
memleket O’nun cevahirinden, hakaikından almıştır ve alıyorlar. 
Hâlbuki ne o ülfet ne o mürur-u zaman ne o büyük tehavvülat-
lar; O’nun kıymetdar hakaikına, onun güzel üsluplarına halel 
390	 Tirmizî: 3/2876



RAGIP GÜZEL

338

verememiş, ihtiyarlatmamış, kurutmamış, kıymetten düşürme-
miş, hüsnünü söndürmemiştir. Şu halet tek başiyle bir i’cazdır.

Şimdi biri çıksa Kur’an’ın getirdiği hakaikten bir kısmına 
kendi hevesince çocukça bir intizam verse, Kur’an’ın bazı aya-
tına muaraza için nisbet etse, ‘Kur’an’a yakın bir kelam söyle-
dim’ dese, öyle ahmakane bir sözdür ki mesela: taşları muhtelif 
cevahirden bir saray-ı muhteşemi yapan ve o taşların vaziye-
tinde umum sarayın nukuş-u aliyesine bakan mizanlı nakışlar 
ile tezyin eden bir ustanın san’atiyle o nukuş-u aliyeden fehmi 
kasır, o sarayın bütün cevahir ve zinetlerinden bibehre bir adi 
adam, adi hanelerin bir ustası, o saraya girip o kıymetdar taş-
lardaki ulvi nakışları bozup çocukça hevesine göre adi bir ha-
nenin vaziyetine göre bir intizam, bir suret verse ve çocukların 
nazarına hoş görünecek bazı boncukları taksa, sonra “Bakınız! 
O Sarayın ustasından daha ziyade meharet ve servetim var ve 
kıymetdar zinetlerim var” dese; divanece bir hezeyan eden bir 
sahtekârın nisbet-i san’atı gibidir.”391

391	 Sözler: 25. Söz



339

İTİKÂF

Ramazan aylarında erkeklerin camilerin son cemaat yerle-
rinde perde ile ayrılmış kısmında, kadınların da evlerinde 

bir köşede ibadetle meşgul olmaları hakkında kullanılan tabire 
itikâf denir.

Ülfeti, karışmayı terk ederek bir yere kapanıp ibadetle meş-
gul olmak anlamındaki itikâf, Arapça bir kelimedir. Ramazan 
ayında nefsini itaat ve ibadet maksadıyla mescide hasretmek 
manasına gelir. Bunu uygulayan kişiye de mutekif denir.

İtikâf uygulamasının eskiden beri olduğu, Kur’an-ı Kerim’in 
beyanından anlaşılmaktadır.

Kur’an-ı Kerim’de buyurulur:
“Hani Biz Kâbe’yi insanlar için bir toplanma ve güven yeri 

yapmıştık. Öyleyse siz, İbrahim’in makamından bir namaz 
kılma yeri edininiz! İbrahim’e ve İsmail’e:

-Evimi tavaf edenler, kendini ibadete verenler, rükû ve secde 
edenler için temizleyin! diye emretmiştik.”392

Hazret-i İbrahim’in makamı, günümüzde Kâbe’nin kuzey-
doğu kenarının karşısında 15 metrelik mesafede cam bir mu-
hafaza içinde bulunan taşın olduğu yerdir.

“Hazret-i İbrahim Kâbe’yi inşa ederken üstüne basarak is-
kele olarak kullandığından üzerinde ayak izleri bulunan taş, 
Kâbe’nin inşaatı bittikten sonra oraya konmuştur.”393

392	 Bakara Sûresi: 125
393	 Tefsir-i Kebir: 4/48



RAGIP GÜZEL

340

Kâbe’yi tamamlayınca Hazret-i İbrahim Aleyhisselâm o ta-
şın yanında namaz kılmıştır. Bu gün de tavaftan sonra hacıla-
rın kıldığı namaz ona dayanan bir şükür namazıdır.

İbrahim ve İsmail peygamberler zamanında mescitlerde 
itikâf edildiği anlaşılmaktadır.

Tarih boyunca her millet içinde halktan ayrılıp inzivaya çe-
kilen insanlar olmuştur. Tenhalarda Hak ile beraber olmak, 
ihlasla ibadet etmek arzusundaki insanlar halveti tercih et-
mişlerdir. Günümüzde de yine insanlardan ayrılıp kendini ta-
mamen ibadete veren müminler bulunmaktadır. Kendi baş-
larına kalıp, Allah’a ibadet aşkını yaşayanlar halvet, çilehane 
ve erbain denilen bu hazzı yaşayarak ilahî mertebeler kazan-
mışlardır.

Mevlânâ Celaleddin hazretleri der ki: 
“Akıllı olan, velev ki bir kuyu dibi olsun tenha bir yere çe-

kilir. Çünkü halvette kalbe safa gelir.”
Dinimizde itikâf meşru bir emirdir. Vacip, sünnet ve müs-

tehap olmak üzere üç türlü itikâf vardır.
Vacip olan itikâf: Adamak suretiyle üzerine vazife olarak 

almış olan insanın yaptığı itikâftır. 
Sünnet olan itikâf: Ramazanın yirmisinden sonuna ka-

dar olan müddet içinde yapılır. Peygamberimiz (s.a.v.) o vakit 
itikâfa girerlerdi. 
Müstehap olan itikâf: Ramazanın son on gününden başka 

vakitlerin hepsinde yapılabilir. Müddeti de vakti de belirli de-
ğildir. Hatta camiye giren bir mümin kimse gece dahi olsa çı-
kıncaya kadar itikâfa niyet ederse, orada kaldığı müddet itikâf 
sayılır. Camiden çıkınca da itikâfı sona erer. 

Bu hükme göre müminlerin itikâf sevabından nasiplenme-
leri için Mekke ve Medine harem-i şereflerinin kapılarına ya-
kın bulunan direklerin üzerinde şu yazılmıştır:



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

341

يْتُ سُنَّةُ اْلِاعْتِكَافِ. نَوَّ
“Niyet eyledim sünnet itikâfa.”
İtikâfın şartları vardır:
1-Müslüman olmak,
2-Akıllı olmak,
3-Temiz olmak,
4-Niyet etmek,
5-Mescit veya bu hükümde olan bir yerde yapmak,
6-İtikâf süresince özürsüz olarak mescitten çıkmamak,
7-İtikâf süresince cinsel ilişkide bulunmamak. 
Kadınlar evin bir bölümünü mescit edinerek itikâf yapabilirler.
İtikâf süresi en az bir gündür. 
İtikâfa girenin yiyeceği, içeceği ve muhtaç olduğu diğer şey-

lerin alımı camide olur.
Âlim Hacı Zihni Efendi itikâfın sayısız olan faydaları hak-

kında şöyle söylemiştir:
“İtikâfa giren, kalbini dünyadan ayırmak ve nefsini Mevlâ’ya 

teslim eylemekle Kerim olan Allah’ın kapısına mülazım olmuş, 
düşman şerrinden onun kalesine sığınmış, hal diliyle; ‘Rabbim 
beni mağfiret etmedikçe ben bu kapıdan ayrılmam,’ demiş olur.”

Vacip olan itikâf, Ramazanın son on gününde olduğu için 
itikâfa girenin oruçlu bulunması şarttır. Diğer itikâflar için 
oruç şartı yoktur.

İtikâf yapan şu edeplere riayet etmektedir:
1-İtikâf Ramazanın son on gününde yapılmaktadır,
2-Mescitlerin en faziletlisi seçilmeli,
3-İtikâf halinde daima hayır konuşulmalı, fena sözlerden 

sakınılmalıdır,
4-Bol bol Kur’an’ı Kerim okunmalıdır,



RAGIP GÜZEL

342

5-Temiz elbise giyinmeli, güzel kokular sürünmelidir. 
İtikâf yapan, Allah’ın evinde O’nun misafiri sayılır. Kısa bir 

süre için de olsa dünyadan el etek çektiği, devamlı Rabbini dü-
şündüğü, O’na ibadetle meşgul olduğu için kalbi nurlanır, ma-
nen tekâmül eder.



343

KADİR GECESİ

Kur’an’da adı geçen tek ay Ramazan ayıdır; tek gece de Kadir 
gecesidir. Bu bereketli saatlerin şeref ve kıymetini kâinatın 

Rabbi, sevgili Habibine haber vermektedir. Bu gecenin faziletine 
o kadar değer verilmektedir ki o vakitlerde tecelli edecek rahme-
tin de ruhani hadiselerin anlatılması için müstakil bir sûre in-
miştir. Bu sûre Kadir Sûresidir.

Yine Cenâb-ı Hakk bu kudsiyetini bildirmek için 5 ayetli bir 
sûrede üç defa “Leyletü’l-Kadr” ifadesini açıkça zikretmektedir. 

انَِّا انَْزَلْنَاهُ فِى لَيْلَةِ الْقَدْرِ* وَمَا ادَْرَاكَ مَا لَيْلَةُ الْقَدْرِ* لَيْلَةُ الْقَدْرِ 
وحُ فِيهَا بِاِذْنِ رِبِّهِمْ  لُ الْمَلَئِكَةُ وَالرُّ خَيْرٌ مِنْ الَْفِ شَهْرٍ* تَنَزَّ

مِنْ كُلِّ امَْرٍ* سَلامٌَ هِىَ حَتَّى مَطْلَعِ الْفَجْرِ*
“Şüphesiz, biz O’nu (Kur’an’ı) Kadir gecesinde indirdik. Ka-

dir gecesinin ne olduğunu bilir misin? Kadir gecesi bin aydan 
daha hayırlıdır. Melekler ve ruh (Cebrail) o gecede, Rabb’lerinin 
izniyle her türlü iş için iner de iner. O gece, tan yerinin ağar-
masına kadar bir esenliktir.”394

Kadir gecesi, içerisinde Kur’an-ı Kerim indirilen mübarek 
gecedir. Bu gecenin pek çok hususiyetinden bir kaçı:
394	 Kadir Sûresi: 1-5



RAGIP GÜZEL

344

1-Bu gecede ibadet (içerisinde Kadir gecesi olmayan) bin 
ayda yapılan ibadetten daha hayırlıdır. Resûlullah Efendimize 
(s.a.v.) kendisinden önceki ümmetlerin ömrü gösterildi. Ümme-
tinin ömürlerini kısa gördü. Bunun üzerine Hz. Allah bin ay-
dan daha hayırlı olan Kadir gecesini ihsan etti.

2-Kadir gecesinde meleklerin ve ruhun inmesi.
Melekler bu gecenin esrarını görmek üzere inerek yeryüzünü 

doldurduğu için bu geceye manası darlık olan ‘Kadir’ ismi ve-
rilmiştir.

Resûlullah Efendimiz (s.a.v.) buyurdular ki:
“Kadir gecesi olunca Allah-u Teâlâ, Cebrail’e emreder. Cebrail 

yanlarında yeşil bir sancakla melekler ile yeryüzüne inip san-
cağı Kâbe’nin üzerine dikerler. Cebrail bu gece melekleri teşvik 
eder. Onlar da her ayakta bulunana, durana, oturana, namaz 
kılana ve zikredene selam verir ve onlarla musafaha eder. Yap-
tıkları dualara âmin derler. Bu, fecir vaktine kadar devam eder.”

3-Bu gece, fecir (imsake) vaktine kadar Selâmettir. 
Cenâb-ı Hakk, bazı kıymetli şeyleri birçok hikmetler için 

gizlemiştir:
Kullarının bütün ibadet ve taatlara rağbet etmesi için rıza-

sını ibadet ve taatlarda; büyük-küçük günahlardan kaçınma-
ları için gadabını günahlarda; bütün isimlerine tazim edilmesi 
için İsm-i A’zam’ı Kur’an-ı Kerim’de, bütün namazların muha-
faza edilmesi, ehemmiyet verilmesi için salât-ı vüstanın hangi 
namaz olduğunu, günün tamamında dua edilmesi için Cuma 
günündeki icabet saatini (duanın kabul edilen vakti) hiç kim-
seyi hakir ve hor görmemek için veli kullarını, Ramazanın her 
gecesini ibadet ve taatla ihya edip daha çok sevap kazansınlar 
diye de Kadir gecesini gizlemiştir. Bununla beraber Resûl-ü 
Ekrem Efendimiz (s.a.v.) Kadir gecesinin bazı alâmetlerini bil-
dirmiştir: O gece gökyüzü parlak ve bulutsuz olur. Hava ne so-
ğuktur ne de sıcaktır, latif olur. O gecesinin sabahında güneş 
ziyasız (solgun) olarak doğar.



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

345

Birinci kattaki melekler, Allah-u Teâlâ’nın Hz. Muhammed’in 
ümmetine ihsan ettiği mağfiret ve Rıdvan’dan dolayı şükür için 
yüksek sesle Allah-u Teâlâ’ya tesbih ve takdis ederler. Sonra 
Sidre-i Münteha meleklerini ikinci kata kadar teşyi ederler, 
uğurlarlar. Sonra her gökte bulunan melekler, yedinci kat göğe 
kadar bu şekilde uğurlar. Sonra Cebrail:

“Ey göklerdeki melekler, hepiniz yerinize gidiniz” buyurur. 
Göklerdeki melekler böylece yerlerine dönerler. Sidre-i Münteha 
melekleri sidreye yükseldiklerinde, sidrede bulunan melekler 
onlara, ‘Nerede idiniz?’ derler. Onlar da birinci kat gökteki me-
leklere cevap verdiklerinde sidredeki melekler, Allah-u Teâlâ’yı 
tesbih edip öyle yüksek sesle söylerler ki seslerini Cennet-i Me’va, 
sonra Cennet-i Naim, sonra Adn, sonra Firdevs işitir. Bundan 
sonra Arş-ı İlahi’de işittiğinizde Hz. Muhammed’in ümmetine, 
Allah-u Teâlâ’nın ihsanından dolayı şükür olarak tesbih, tehlil 
ve sena sesi duyulur. Allah-u Teâlâ her şeyi en iyi şekilde bilir-
ken yine de arşa hitaben: “Ey arş! Niçin sesini yükselttin” diye 
buyurduğunda, Arş:

“Geçen gece Hz. Muhammed (s.a.v.) ümmetinin salihlerini 
mağfiret buyurup iyilerini, günahlarına şefaatçi kıldığını öğ-
rendiğim için sesimi yükselttim” der. Allah-u Teâlâ:

“Doğru söylüyorsun ey arşım! Hz. Muhammed’in ümmeti 
için benim katımda, gözlerin görmediği, kulakların işitmediği, 
kalplerin düşünmediği iyilikler vardır” duyurduğunu bildirdi. 

Sevgili Peygamberimiz (s.a.v.) buyurdular:

تِى  لَيْلَةَ الْقَدْرِ وَلَمْ يعُْطِهَا مَنْ كَانَ  َ تَعَالَى وَهَبَ لِأمَُّ اِنَّ اللّٰ
قَبْلَهُمْ *

“Allah Kadir gecesini ümmetime hediye etmiş, ondan önce 
kimselere vermemiştir.”395

395	 Camiü’s-Sağir: 1/64



RAGIP GÜZEL

346

Peygamber Efendimiz (s.a.v.) ashâbına, bir adamın silah ku-
şanıp bin ay Allah yolunda cihad ettiğinden bahsetmişti. Ashâb-ı 
Kirâm buna hayret ettiler ve kendi ibadetlerini azımsadılar.

Ashabın üzüntüsünü gören Resûl-ü Ekrem (s.a.v.) Efendi-
miz Allah’a ümmeti için şöyle niyazda bulundu:

“Ey Rabbim! Ümmetimi, ümmetlerin en kısa ömürlüsü, amel 
bakımından da ümmetlerin en azı kıldın.”

Bu niyaza karşılık Yüce Allah ona Kadir gecesini verdi ve 
şöyle buyurdu:

“Kadir gecesi sen ve ümmetin için o adamın cihad ettiği bin 
aydan daha hayırlıdır.”

Diğer bir rivayette de Resûlullah’a önceki milletlerin ömür-
leri gösterildi. Kendi ümmetinin ömrünün öncekilere nispetle 
daha kısa ve az olduğunu gören Peygamberimiz (s.a.v.) önceki-
lerin uzun ömürde yaptıkları amellere ümmetinin yetişemeye-
ceğindin endişe etmişti. 

Habibinin üzüntüsünü gidermek için Allah-u Teâlâ ona Ka-
dir Gecesini hediye ederek teselli bulmuştur. 

İşte ümmet-i Muhammed’e özel bir lütuf olarak Kadir Ge-
cesi verilmiştir. Eskilerin bin ayından daha faziletli olan bir 
gece, bu ümmete hediye edilmiştir.

Bin ay, kamerî takvimle 83 yıl 4 aya eşittir. Eski milletle-
rin 80 yılda kazandığını bu ümmet bir gecede, Kadir gecesinde 
kazanmaktadır.

Kadir gecesinin kesin olarak hangi gece olduğu belirtilme-
miştir. Bunun hikmeti Ramazan ayının mağfiret coşkunluğun-
dan her gece hisse alınması içindir. Atalarımızın dediği gibi:

“Her gördüğünü Hızır, 
Her geceyi Kadir bil!”
Ramazanın her gecesini değerlendirmek, Kadir gecesinin 

feyzinden istifade etmek, en doğru yoldur. 



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

347

Peygamberimiz (s.a.v.) Kadir gecesi hakkında şöyle buyur-
dular:

“Onu son on günde, tek gecelerde arayınız. Yirmi bir, yirmi 
üç, yirmi beş, yirmi yedi ve yirmi dokuzuncu gecelerde yahut 
son gecede arayın!”396

Kadir gecesinin bazı alâmetleri olduğunu da yine Resûlullah 
Efendimiz (s.a.v.) haber vermiştir:

“Onun alameti, temiz ve dibi görünen denizin derinliğinde, 
parlak ve hareketsiz, ne soğuk ne sıcak ne de yıldızlardan uzak 
bir ay. O gecenin sabahında doğan güneş ise sanki ışığı ve şu-
ası olmayan bir dolunaydır.”397

“O gecede ne bulut ne yağmur ne de rüzgâr olur.”398

Kadir gecesini aramaktan daha önemlisi, her geceyi Kadir 
gecesi gibi değerlendirmektir. Bilhassa Ramazan ayının son 
on gününde ibadeti daha da fazlalaştırmak, gönül coşkunlu-
ğuyla yaşamaktır. 

Resûlullah (s.a.v.) müjdeliyor:

مَ مِنْ ذَنْبِهِ * مَنْ قَامَ لَيْلَةَ الْقَدْرِ ايِمَاناً وَاحْتِسَاباً غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّ
“Kim ki inanarak ve sevabını Allah’tan umarak Kadir gece-

sini ibadetle geçirirse geçmişteki günahları bağışlanır.”399

Kadir gecesini ihya etmek, ibadetle geçirmek namaz, niyaz, 
zikir ve tesbihatla olur. 

Kadir gecesinin değeri, önemi isminden de anlaşılmaktadır.
Kadir: Hükm-ü kaza, takdir. Şeref, azamet ve tazyik anla-

mındadır. 
Hükm-ü kaza, ilahî takdirin, hükmedilen işlerin ayırt edil-

diği gecedir. 
396	 Müsned: 5/318
397	 Müsned: 5/324
398	 Cem’ul Fevâid: 1/354
399	 Tâc: 2/80



RAGIP GÜZEL

348

Tazyik anlamı da o gece bütün meleklerin yeryüzüne inme-
leriyle yerin meleklere dar gelişinden dolayıdır.

وحُ فِيهَا بِاِذْنِ رَبِّهِمْ... لُ الْمَلَئِكَةُ وَالرُّ تَنَزَّ
“O gece bütün melekler ve ruh, Rabblerinin izniyle yeryü-

züne inerler.”400

Yüce Allah’ın hükmettiği her türlü iş için melekler ve Ceb-
rail Allah’ın emriyle o gece yeryüzüne iner.

Her yer meleklerle dolar.
“O gece melekler, yeryüzündeki taşların sayısından çok olur.”401

Enes b. Malik (r.a.) Resûlullah’ın (s.a.v.) şöyle buyurduğunu 
rivayet eder:

“Kadir gecesi olunca, Cebrail meleklerden bir cemaat ile iner. 
Ayakta ibadet eden (namaz kılan) veya oturarak Allah’ı zikre-
den her kula dua eder ve selam verirler.”402

Ashab-ı Kirâm Allah-u Teâlâ’nın Kadir gecesi hakkında ‘Bin 
aydan daha hayırlıdır’ mealindeki ayet-i kerimesine sevindik-
leri kadar hiçbir şeye sevinmediler. 

Kadir gecesi bir ömrün kazanılması demektir.
Her zaman ümmetini düşünen, ümmetinin günahlarından 

kurtulması için Allah’a yalvaran Peygamber (s.a.v.) ümmeti-
nin diğer ümmetler gibi bozulacağının endişesini duyuyordu. 

“Ol zâif ümmetlerin hâli n’ola 
Hazretine nice anlar yol bula” diye Allah’a niyazda bulu-

nuyordu. 
Allah-u Teâlâ Habibine buyurdu:
“Habibim! Bu yüzden dertlenme! Ben seni dünyadan çıkart-

tımsa da Cebrail’i sana halife yaptım. Her Kadir Gecesi ümme-
tine inerek onlara selam ulaştıracaktır.”403

400	 Kadir Sûresi: 4
401	 Müsned: 2/519
402	 Beyhaki, Şuâbü’l-İman
403	 Tefsir-i Kebir: 10/167



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

349

Kadir gecesinin kıymetini bilmek, ona göre değerlendirmek 
gerekir.

Bu gece 4 rekât Kadir Gecesi Namazı kılınır.
1.Rekâtta: 1 Fatiha, 3 İnna Enzelnahü (Kadir Sûresi), 
2.Rekâtta: 1 Fatiha, 3 İhlas-ı Şerif,
3.Rekâtta: 1 Fatiha, 3 İnna Enzelnahü,
4.Rekâtta: 1 Fatiha, 3 İhlas-ı Şerif okunur.
Namazdan sonra: 1 defa, ‘Allahu Ekber Allahu Ekber, La 

ilahe illallahü vallahü ekber, Allahü ekber ve Lillahi’l-Hamd’
Yüz ‘Elem Neşrah Leke…’ İnşirah Sûresi,
Yüz ‘İnna Enzelnahü…’ Kadir Sûresi,
Yüz defa da Resûlullah Efendimizin Hz. Aişe validemize öğ-

rettiği:

الَلَّهُمَّ اِنَّكَ عَفُوٌّ كَرِيمٌ تُحِبُّ الْعَفْوَ فَاعْفُ عَنِّى *
(Allahümme inneke afüvvün kerimün. Tuhibbul afve Fa’fu 

anni.)
“Allah’ım sen affedicisin. Kerimsin. Affetmeyi seversin. Beni 

affet.”
Kadir gecesinde yatsı namazını cemaatle kılan, o geceden 

nasibini almış sayılmaktadır.
Bir kul, kabir azabı çekerse mezar arkadaşları ona sorar-

larmış:
“Sen hiç Ramazan ayına ulaşmadın mı? Kadir gecesi yaşa-

madın mı?”
“Yaşadım,” derse hayret ederlermiş ve şöyle tenkit ederlermiş:
“Nasıl olup da kendini affettirmedin? Sel gibi akan sevaplarla 

amel defterini doldurmadın da kabir azabına maruz kaldın?”



RAGIP GÜZEL

350

Bilhassa Ramazan ayının son on gününü çok iyi değerlen-
dirmek gerekir. Çünkü Kadir gecesinin son on günü içinde ol-
duğu kuvvetle muhtemeldir.

Hz. Aişe (r.a.) şöyle dedi:
“Ramazan ayının son on günü girdiğinde Resûlullah (s.a.v.) 

geceleri ihya eder, ev halkını uyandırır, ibadete soyunurdu.”404

Bediüzzaman Hazretleri der ki:
“Bir tek Ramazan, seksen sene bir ömür semerâtını kazan-

dırabilir. Leyle-i Kadir ise nass-ı Kur’an ile bin aydan daha ha-
yırlı olduğu, bu sırra bir hüccet-i katıadır. 

Evet, nasıl ki bir padişah, müddet-i saltanatında, belki her 
sene de, ya cülus-ü hümayun namıyla veyahut başka bir şaşa-
alı cilve-i saltanatına mazhar bazı günleri bayram yapar. Rai-
yetini, o gün de umumi kanunlar dairesinde değil, belki hususi 
ihsanatına ve perdesiz huzuruna ve has iltifatına ve fevkalade 
icraatına ve doğrudan doğruya layık ve sadık milletini has te-
veccühüne mazhar eder. Öyle de Ezel ve Ebed Sultanı olan 18 
bin âlemin Padişah-ı Zülcelali, o 18 bin âleme bakan, teveccüh 
eden, ferman-ı alişanı olan Kur’an’ı Hâkimi, Ramazan-ı Şerif’te 
inzal eylemiş elbette o Ramazan, mahsus bir bayram-ı İlahi ve 
bir meşher-i Rabbani ve bir meclis-i ruhani hükmüne geçmek, 
mukteza-yı hikmettir. 

Madem Ramazan o bayramdır. Elbette bir derece süfli ve 
hayvani meşagilden insanları çekmek için oruca emredilecek. 
Ve o orucun ekmeli ise mide gibi bütün duyguları, gözü, ku-
lağı, kalbi, hayali, fikri gibi cihazat-ı ihsaniyeye dahi bir nevi 
oruç tutturmaktır. Yani muharremattan, malayaniyattan çek-
mek ve her birisine mahsus ubudiyete sevk etmektir. Mesela, 
dilini yalandan, gıybetten ve galiz tabirlerden ayırmakla ona 
oruç tutturmak ve o lisanı, hilavet-i Kur’an ve zikir ve tesbih 
ve salâvat ve istiğfar gibi şeylerle meşgul etmek.”

404	 Müsned: 6/122



351

ÖLÜME HAZIR OLMAK

Hiç tereddütsüz inanılan ve her canlı için aynı noktada bu-
luşturan tek şey ölümdür.

Herkes öleceğini bilir. Ondan kurtuluş olmadığında herkes 
fikir birliği içindedir.

Ölüm bir gerçek. Önemli olanı ise ölüme hazır olmaktır.
Yüce Allah (c.c.) Kur’an-ı Kerim’de beyan buyurur:

كُلُّ نَفْسٍ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ وَاِنَّمَا تُوَفَّوْنَ اجُُورَكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ *
“Her canlı ölümü tadacaktır. Kıyamet günü, yaptıklarınızın 

karşılığı size tastamam verilecektir.”405

Mümin ölümü hatırından hiç çıkarmamalıdır ki ölüme karşı 
hazırlıklı olsun. 

Resûl-ü Ekrem (s.a.v.) Efendimiz buyurdular:

نْيَا كَأنََّكَ غَرِيبٌ اوَْ عَابِرُ سَبِيلٍ * كُنْ فِى الدُّ
“Dünyada garip veya yolcu gibi ol. Kendini kabre girmişler-

den say.”406

Dünyaya tamamıyla bağlanmamak, ahirete hazırlıklı olmak 
hayatın gayesidir. İnsan dünyaya, ahiretteki ebedi hayatı ka-
zanmak için gelmiştir. Asıl hedefi, ahirettir. Cennet nimetlerine 
405	  Al-i İmran Sûresi: 185
406	  Buhari-Rikak: 3



RAGIP GÜZEL

352

layık olacak şekilde ibadet etmek ve çalışmak, en başta gelen 
görevlerdendir. 

Ölümü hiç hatırından çıkarmayan kimseler, ahiret için ha-
zırlıklı olurlar. Adeta ölümü beklerler.

Azrail, yaşlı bir adam kılığına bürünüp salih bir zatın ya-
nına gitti ve kulağına eğildi:

“Ben ölüm meleğiyim” dedi. Salih adamın gözleri sevinçle 
aydınlandı:

“Demek vakit geldi, hoş geldin! Ben bu anın geleceğini bili-
yor ve uzun zamandır hazırlanıyordum. Haydi, al canımı!” dedi.

“İşin varsa tamamla” dedi Azrail.
“Rabbimin davetine icabet etmemi engelleyecek hiçbir işim 

yok” dedi adam.
“Ruhunu nasıl kabzetmemi istersin?” dedi melek. Salih kul 

namaza durdu, o tam secdedeyken melek ruhunu kabzetti.
Hz. Ömer (r.a.) ölümü çok zikrederdi. Ölüm hakkında şiirler 

yazarak, ağıtlar yapardı. Bir şiirinde şöyle bahseder:
“Gördüklerinden hiçbir şeyin letafeti kalmaz
Allah bakî kalır, mal ve evlad fanî olur.
Hazineleri, insanı yaşlanmaktan kurtaramaz
Ad kavmi ebedi olmak istedi, olamadı.
Rüzgâra emreden Süleyman da ebedi olamadı
Hâlbuki ins ve cin de rüzgâr içinde giderdi.
Nerede o kudretli melikler?
Her taraftan onlara sefirler gelirdi.”
Ölüm nasıl olsa gerçekleşecektir. Önemli olan ölüme hazır-

lıklı olmaktır.
Yezid Rakkaşî, kendi kendisini kınayarak şöyle söyledi:
“Ey nefis! Yazıklar olsun sana! Ölümden sonra namazını kim 

kılacak? Orucunu kim tutacak? Senin ibadetlerini kim yapacak?”
Ve insanlara da şöyle seslenirdi:



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

353

“Ey insanlar! Kalan ömrünüze ağlamaz mısınız? Ölüm ha-
linde kabir evin olursa toprak yatağın olup, böcekler ve haşe-
reler yanında bulunursa, kıyamet seni huzursuz ederse, nasıl 
olur da uykudan lezzet alırsın?”

Allah’ın sevgili dostları hep nasihat ederek insanları uyar-
mışlardır. 

Şöyle demişlerdir:
“Ey mal toplayan! Ey imara çalışan!
Malından sana ancak kefenler var.
Onları dünyada bırakıp gitmek var.
Binalarında harap olma var.
Bütün dünyaya malik olanlara bak!
Kefenden başka bir şey götürdüler mi?”
Her gün gözler önünde ölüm olayları yaşanmaktadır. Ölen 

kimse için minarelerden salâlar verilir. Salânın manası, diri-
leri ikaz etmektir. Ölümü hatırlatmak ve ölüme hazır olmayı 
öğütlemektir.

Şarkılarımızda bile ölüm hatırlatılır.

Bera bin Azib (r.a.) anlatır:
“Biz Resûlullah (s.a.v.) Efendimizle birlikte bir cenazede idik.
Resûl-ü Ekrem (s.a.v.) Efendimiz, kabrin kenarına oturup 

ağladılar. Öyle ki göz yaşları ile toprak ıslandı. Sonra da şöyle 
buyurdular:

وا * يَا اِحْوَانِى! لِمِثْلِ هَذَا فَأعِدُّ
“Ey kardeşim! İşte buna hazırlıklı olun. Başınıza gelecek 

olan hadise bu.”
Orası için hazırlıklı olanlar, ölümü bir kurtuluş bilirler. 

Fuzulî gibi söylerler:



RAGIP GÜZEL

354

“Cânımı, cânân istemiş, minnet cânıma
Cân nedir ki vermiyem cânânıma.”
Bu dünya hayatını, boş geçirmemelidir. Ahiret için hazırlık 

yapmalı ve ebedi hayatta rahat etmenin yollarını aramalıdır. 
Batıl ve boş şeylerle oyalanmamalıdır.

Resûlullah (s.a.v.) buyurdular:
“İnsanlar üç kısımdır. Bir kısmı kârda, bir kısmı selâmette 

ve bir kısmı da helâktedir.
Kârda olanlar, Allah’ı zikredenlerdir.
Selâmette olanlar, diline sahip olanlardır.
Helâke gidenler ise batıl ve boş sözlere dalanlardır.”407

İmam-ı Gazalî diyor ki:
“Say ki öldün! Yalvardın, yakardın sana bir gün daha ve-

rildi. Bugünü o gün bil, öyle yaşa!”
Ölüme hazırlanmak, şu iki şeyi ihmal etmemekle olur: 

Allah’ın ve kulların haklarını ödemekle.
1-Allah’ın haklarını ödemek:
Sıhhat ve hayat hiç kimsede devamlı olmayıp hayatın sonu 

muhakkak ölümdür. Böyle olunca insan gaflet etmemeli, üze-
rindeki Allah’ın haklarını ve kul haklarını hayatında iken gücü 
yettiğince ödemeli ve ödeyemez ise vasiyet etmelidir, yazdırıp 
şahit ile tespit ettirmelidir. Zira üzerinde hakları olan kimse-
nin ölümünden sonra bıraktığı malı yeterli olsa da varislerinin 
ve başkalarının bu hakları layığıyla yerine getirmeleri güç olur.

Allah’ın hakları, farzlar ve veciblerdir. Bunları vaktinde ve 
şartlarıyla yerine getirmelidir. Kazaya bıraktığı namaz ve oruç-
ları kaza etmeli; zekât, hac, kefaret ve adakları var ise onları 
da eda etmelidir. 

Eğer hasta olup ölüm ihtimali varsa vefatından sonraya bırak-
mayarak hemen zekâtını malının üçte birinden ayırıp vermelidir. 
407	  Camiü’s-Sağir: 1/161



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

355

Eğer yemin edip yeminin bozdu ise, bozduğu yeminlerden 
her yemin için on fakire kefaret verir.

Oruç kefareti gerektiren birden fazla şey işledi ise bir kefa-
ret kâfi gelir. Malının üçte biri yeterse oruç kefareti için bir kul 
(köle) azat eder. Yoksa altmış fakirin her birine bir fitre mik-
tarı sadaka verir. 

Üzerine hac farz olduktan sonra hacca gitmemişse yahut 
gitmiş lakin -Allah saklasın- sonra lisanından küfür kelimesi 
çıkmış, sonra da tevbe ederek imanını yenilemiş ise haccının 
iadesi gerekeceğinden malının üçte birinden hacca yetecek ka-
darını ayırır. Vekili olarak haccedecek güvenilir kimseye ema-
net eder. Fazla kalırsa vekile kalmasını vasiyet eder.

Üçte bir malı memleketinden hacca gitmeye yetmezse, ye-
teceği yerden vekâleten hac ettirilir. 

Fitre ve kurban borcu varsa ortalama kurban kıymetini ve 
fitrelerini de fukaraya verir.

Üzerindeki Allah’ın haklarını hayatında kendi bizzat, böy-
lece yerine getirirse mesuliyetten kurtulmuş ve kendine iyilik 
etmiş olur.

Ölümünden sonra yapılması için vasiyet ederse, vasiyeti ye-
rine getirilir.

Ne güzel söylemişler:
“Sular hep aktı geçti,
Kurudu vakti geçti,
Nice han nice sultan,
Tahtı bıraktı geçti,
Dünya bir penceredir,
Her gelen baktı geçti.”
2-Kullara ait hakları ödemek:
Kul hakları çok önemlidir. Allah, kullar birbirleriyle helal-

leşmeden, haklar sahibine verilmeden cennet kapısı açmaz.



RAGIP GÜZEL

356

Allah-u Teâlâ’nın günahları bağışlayacağı, müminleri affe-
deceği Ayet-i Celile’de beyan buyurulmuştur.408

Bu affın dışında kalanlar, kul haklarıdır. Müfessirler derler ki:
“Kul hakkında teallük eden günahlar, hak sahibini razı et-

medikçe affa uğramazlar.”409

Kadı Beyzavî de aynı şekilde kul haklarının affın dışında 
tutulacağını beyan ederek şöyle ifade buyurmuştur:

“Kul haklarına ait günahlar, hak sahibi razı edilmedikçe 
bağışlanmayacaktır.”410

Böyle olunca insan gaflet etmemeli; üzerindeki kul hakla-
rını hayatında iken gücü yettiğince ödemeli ve ödeyemez ise 
vasiyet etmelidir.

Aldığı borcu yahut satın alıp parasını veremediği şeylerin be-
dellerini ödemelidir. Elinde emanet yahut gasp ettiği mal var ise 
aynını, elde mevcut değil ise bedelini sahiplerine iade etmelidir. 

Hak sahibi hayatta değil ise varislerine teslim edip helal et-
tirmelidir. Onlara da teslim edilmesi mümkün olmazsa kıya-
mette sevabı sahibine ulaşmak niyetiyle fakirlere sadaka ola-
rak vermesi lazımdır. Ama alacaklı kâfir olup hakkı dünyada 
helal ettirilmez ise kıyamette pek müşkül olur. 

Bir kimseyi haksız yere dövmek, yaralamak, çalıştırmak, 
hakkını vermemek veya sövmek, alay etmek gibi haklar bu-
lunsa hak sahibine hakkını hayatında helal ettiremez ise Allah-u 
Teâlâ’ya iltica etmeli ve onun adına fakirlere sadaka vermeli-
dir. Umulur ki kıyamet gününde Allah-u Teâlâ onları razı eder.

Ölümünden sonra gasilden itibaren defne kadar dine uygun 
ve sünnet üzere hareket edilmesini vasiyet etmelidir.

Üzerindeki Allah’ın hakkı ve kul haklarından yerine getire-
mediklerinin vasiyetlerini de yaptıktan sonra bu vasiyetlerine 
408	  Ahkaf Sûresi: 31
409	  Celaleyn Tefsiri
410	  Kadı-Beyzavi Tefsiri: 2/432



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

357

dikkat etmelerini dost, akraba ve hususiyle vasisine sıkıca tem-
bih etmelidir.

Bundan sonra daima tevbe ve istiğfar etmeli ‘Elhamdülil-
lahi ale’t-tevfik’ ve ‘Estağfirullahe min küll-i taksir’ demeyi di-
linden düşürmemeli; Allah-u Teâlâ’nın af ve mağfiretini ümit 
ederek rahmetine sığınmalıdır.

Demek oluyor ki Allah kendine ait günahları dilerse affeder. 
Fakat kul haklarını, kul affetmedikçe affın dışında bırakır. Bu 
yüzden helalleşmek zorunludur.

İnsan, üzerinde kul hakları kalmamış olsa da ibadetleri tam 
olsa da ameline güvenmemelidir.

Kimse kendi ameli ile cennete giremez. Allah-u Teâlâ’nın 
rahmeti ve rızası ile girebilir.

Resûlullah (s.a.v.) buyurdular:
“Az önce Cebrail yanımdan ayrıldı. Dedi ki:
-Ya Resûlallah! Seni hak peygamber olarak gönderen Allah’a 

yemin ederim ki Allah’ın kullarından biri, denizin ortasında bir 
adadaki dağın başında Allah’a beş yüz sene ibadet etti. Allah-u 
Teâlâ ona parmak kalınlığında tatlı su akıtan ve birikip dağın 
eteğinde toplanan bir kaynak çıkardı. Bir nar ağacı, her gece 
ona bir nar veriyordu. Akşam olduğunda inip abdestini alıyor 
ve bu narı yiyordu. Sonra kalkıp namazını kılıyor ve eceli gel-
diğinde, ruhunu secdede iken almasını ve secde halinde dirilin-
ceye kadar yerin veya başka şeyin cesedini bozmamasını Rab-
binden istiyordu. Allah da onun duasını kabul etti.

O kıyamet günü diriltilip huzuruna çıkarılınca Allah-u Teâlâ:
‘Kulumu rahmetimle cennete koyun’ buyurur. Kul:
‘Ya Rabbi! Amelimle (gireyim)’ der… (Bu hitap ve cevap üç 

defa tekrarlanır) Allah-u Teâlâ meleklerine:
‘Kulumun ameli ile benim ona verdiğim nimeti kıyasla-

yın’ buyurur. Göz nimetinin beş yüz senelik ibadeti kapladığı 



RAGIP GÜZEL

358

anlaşılır. Vücuttaki diğer nimetler fazladan (şükredilmemiş) 
olarak kalır. Allah-u Teâlâ:

‘Kulumu cehenneme atın’ buyurur. Kul cehenneme doğru 
sürüklenince:

‘Ya Rabbi! Rahmetinle beni cennete koy’ diye yalvarır. Bu-
nun üzerine Allah-u Teâlâ:

‘Onu geri getirin’ buyurur. Allah-u Teâlâ’nın huzurunda dur-
durulur. Allah-u Teâlâ:

‘Ey kulum! Sen hiçbir şey değildin, seni kim yarattı?’ 
‘Sen yarattın Ya Rabbi!’
‘Bu senin tarafından mı yoksa benim rahmetimle mi?’
‘Senin rahmetinle, Ya Rabbi!’
‘Sana beş yüz sene ibadet etmen için kim kuvvet verdi?’
‘Sen verdin, Ya Rabbi!’
‘Seni koca denizin ortasında bir dağa indiren, senin için tuzlu 

sudan tatlı su çıkaran, senede bir defa meyve veren ağaçtan her 
gece meyve verdiren, secde halinde ölmeyi arzu ettiğinde du-
anı kabul eden kimdir?’

‘Sensin, Ya Rabbi!’
Allah-u Teâlâ:
‘İşte bunlar benim rahmetim iledir ve ancak rahmetimle 

seni cennete koyacağım. Kulumu cennete koyun. Ey kulum! Sen 
ne iyi bir kulsun’ buyurur ve onu cennete koyar. Cebrail (a.s.):

‘Ya Resûlallah! Her şey Allah’ın rahmetiyledir’ dedi.”
Resûlullah (s.a.v.) buyurdular:

نْيَا وَلْمَوْتُ يَطْلُبُهُ وَعَجِبْتُ لِغَافِلٍ وَلَيْسَ  عَجِبْتُ لِطَالِبِ الدُّ
بِمَغْفُولٍ عَنْهُ وَعَجِبْتُ لِضَاحِكٍ مِلْءً فِيهِ وَلاَ يَدْرِى ارَْضِى 

عَنْهُ امَْ سُخِطَ *



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

359

“Ölüm kendisini kovaladığı halde dünyayı kovalayan kim-
seye şaşarım.

Kendisinden gafil olunmadığı halde gaflete dalana şaşarım.
Allah kendisinden razı mıdır, kızgın mıdır bilmediği halde 

kahkahayla gülen kimseye şaşarım.”411

Ölüm her an gelebilir. Çeşitli sebepler onu hatırlatır.
Hz. Yakub Aleyhisselâm, ölüm meleği ile kardeş gibiydi ve 

onunla sürekli görüşürdü. Yine bir defasında ölüm meleği Hz. 
Yakub’u ziyaret etti. Hz. Yakub dedi ki:

“Ey ölüm meleği! Ziyaret için mi yoksa ruhumu almaya mı 
geldin?” Ölüm meleği:

“Sadece ziyaret için geldim” dedi. Yakub:
“Senden bir isteğim var” dedi. 
“Nedir o?”
“Ecelimin yaklaştığını ve ruhumu almaya geleceğin zamanı 

bana bildirmeni istiyorum.” Ölüm meleği:
“Pekâlâ, ölümünden önce sana iki üç haberci gelecek” dedi. 

Yakub, eceli tamamlanıp da ölüm meleği ruhunu almaya gel-
diğinde ona dedi ki:

“Ziyaret için mi yoksa ruhumu almaya mı geldin?”
“Ruhunu almaya geldim.” Yakub:
“Bana ecelimin yaklaştığını bildirmeyecek miydin?” diye 

sordu. Ölüm meleği şöyle cevapladı:
“Sana haberciler geldi. Saçların siyah iken beyazlaştı, vücu-

dun güçlü kuvvetli iken zayıf düştü, bedenin dimdik iken be-
lin büküldü. Bunlar ölümden önce insanlara gönderilen haber-
cilerdir.”

Heratlus bir şiirinde ne güzel söyler:
“Ölüm karşına gelmiş
Sen mezarını düşünecek yerde

411	  Camiü’s-Sağir: 2/50



RAGIP GÜZEL

360

Mermer yontturup evler yaptırmaktasın.”
Abbasi halifelerinden Ömer bin Abdülaziz, sabahleyin kal-

kınca sakalını tutar, sonra şu Ayet-i Celile’yi okurdu:
“Ne dersin? Eğer biz onları yıllarca zevk içinde yaşatıp fay-

dalandırsak, sonra kendilerine vaat edilen azap gelse acaba du-
rumları nasıl olur? 

Edindikleri faydalar ve aldıkları zevklerin onlara bir fay-
dası olmaz.”412

Bu ayetleri okur, ağlar ve şu beyitleri söylerdi:
“Ey gururlanan!
Gündüzün gaflet içinde geçiyor
Gecen ise uykuda
Hâlbuki ölüm her an seninle…
Yok olacak şeylere sevinir
Kuruntularla avunursun.
Senin bu halin
Uykuda rüyadaki insanın gördüğü
Lezzetli şeylere sevinmesine benzer.
Öyle şeyleri elde etmeye koşuyorsun ki 
İleride neticesinden hoşlanmayacaksın.
Dünyada hayvanlar da böyle yaşar.”413

Bu günler tükenip bir gün bitecek
Her insan toprağa mutlak girecek.
Her sözün her halin her saatine
Mahşer gününde hesap verecek.
Ne yapmışsa görür karşılığını
Terazide bulur ağırlığını…

412	  Şuara Sûresi: 205-207
413	  Keşşaf Tefsiri: 3/271



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

361

Ölüm için hazırlanmalı. Her an ölüme hazır beklenmeli. O 
dünyada gerekli olan ne ise onları hazırlamalıdır.

Fransız düşünür Montaigne ölüm hakkında şöyle söylemiştir:
“Mademki ölümün önüne geçilemez, ne zaman gelirse gel-

sin. Sokrates’e:
‘Otuz zalimler seni ölüme mahkûm ettiler’ dedikleri zaman:
‘Allah da onları’ demiş. 
Bütün dertlerin bittiği yere gideceğiz diye dertlenmek ne 

budalalık!
Nasıl doğuşumuz bizim için her şeyin doğuşu olduysa, ölü-

mümüz de her şeyin ölümü olacak. Öyle ise yüz yıl daha yaşa-
yamayacağız diye ağlamak, yüz yıl önce yaşamadığımıza ağ-
lamak kadar deliliktir. Ölüm başka bir hayatın kaynağıdır. Bu 
hayata gelirken de ağladık, eziyet çektik; bu hayata da eski şek-
limizden soyunarak girdik. 

Başımıza bir kez gelen şey büyük bir dert sayılamaz. Bir anda 
olup biten bir şey için bu kadar zaman korku çekmek akıl karı 
mıdır? Ölüm uzun ömürle kısa ömür arasındaki ayrımı kal-
dırır; çünkü yaşamayanlar için zamanın uzunu kısası yoktur. 
Aristo, Hypanis ırmağının suları üstünde bir tek gün yaşayan 
küçük hayvanlar bulduğunu söyler. Bu hayvanlardan, sabahın 
saat sekizinde ölen genç, akşamın beşinde ölen yaşlı ölmüş sa-
yılır. Bu kadarcık bir ömrün bahtlısını, bahtsızını hesaplamak 
hangimize gülünç gelmez? Ama sonsuzluğun yanında, dağların, 
ırmakların, yıldızların, ağaçların, hatta bazı hayvanların ömrü 
yanında bizim hayatımızın uzunu, kısası da o kadar gülünçtür.

Allah bunu böyle istiyor. Bize diyor ki:
“Bu dünyaya nasıl geldiyseniz, öylece çıkıp gidin. Ölümden 

hayata geçerken duymadığınız kaygıyı, hayattan ölüme geçer-
ken de duymayın. Ölümünüz varlık düzeninin, dünya hayatı-
nın koşullarından biridir.



RAGIP GÜZEL

362

Hayatınız nerede biterse orada tamam olmuştur. Hayatın 
değeri uzun yaşanmasından değil, iyi yaşanmasındadır.

Şunu anlamakta geç kalmayın: Doya doya yaşamak yılların 
çokluğuna değil, sizin gücünüze bağlıdır.”414

Ölüm hakkında güzel tespitlerde bulunmuş ve ölüme hazır-
lanmayı öğütlemiş birçok yazarlar ve vaizler yaşamıştır.

Allah-u Teâlâ bizleri her an ölüme hazır olan iyi kullarına 
dâhil eylesin.

Gafletten ve tembellikten muhafaza buyursun. Âmin!
Velhamdülillahi Rabbil âlemin.

414	  Denemeler: 145



363

FİTRE VERMEK

Ramazan ayına mahsus olan oruçla ilgili bulunan sadakaya 
fitre sadakası denir.

Fıtır sadakası da denilen fitre, dinen zengin sayılan Müslü-
manların Ramazan ayı içerisinde fakirlere sabah akşam karın-
larını doyuracak miktarda verdikleri sadakadır.

Hanefilere göre ev, ev eşyası, binek, bir aylık yiyeceği gibi 
asli ihtiyaçları dışında 80 gram; Şafiilere göre ise 72 gram al-
tın veya bunun değerinde para veya mala sahip olan kimse di-
nen zengin sayılır ve fitre vermesi vaciptir.

Fitre her ne kadar Ramazan bayramının ilk günü tan yerinin 
ağarmasıyla birlikte vacip olsa da bayramdan önce vermek daha 
sevaptır. Şafiilerde Ramazanın son günü güneş batınca vacip 
olur. İlk günü güneş battıktan sonraya bırakmak ise haramdır.

Fitre, ramazan orucunu başarıyla ifa etmenin ve bayram se-
vincinin bir şükran ifadesidir. Aynı zamanda bir Hadis-i Şerif’ten 
öğrendiğimize göre, oruçluyken işlenen kusurlara kefaret olur; 
boş, çirkin ve ölçüsüz sözlerin sebep olduğu günahları temiz-
ler, fakirlere de bir azık olur.

Ayrıca bu sadaka orucun kabulüne, ölüm ve kabir azabın-
dan kurtulmaya da vesile olur. Buyrulur ki:

“Ramazan ayı orucu yer ile gök arasında asılı kalır, ancak 
fıtır sadakasının verilmesiyle göğe çıkar.”415

415	 Tergib ve’t-Terhib: 2/151



RAGIP GÜZEL

364

Sadaka-ı fıtır, hür ve zekât verecek kadar mala sahip olana 
vaciptir. Fitre ve kurban nisabı hesabına katılacak malın, tica-
ret için olması şart olmadığı gibi, elinde bir yıl kalmış olması 
lazım değildir. Ramazan bayramının birinci günü sabah namazı 
girdiği anda, nisab miktarı kadar mala sahip olmak şarttır. Bu-
rada evi, üç kat elbisesi, silahı, binek vasıtası, evde kullanılan 
eşya; aletler, hizmetçiler, meslek kitabları hesaba katılmaz. Ha-
nımının ve küçük çocuklarının da fitresini verir.

Fitre olarak, yarım sa’ buğday veya buğday unu verilir. Veya 
sa’ arpa veya hurma veya kuru üzüm verilir. Diğer hububat da 
arpa gibidir. (bir sa’: 1040 dirhem ki o da yaklaşık 3.120 grama 
karşılık gelir)

İhtiyacı olan eşyadan ve borçlarından fazla olarak, zekât ni-
sabı kadar malı, parası bulunan Müslümanın fitre vermesi va-
cip olur. Fitre, zekât alması haram olur. Fitre nisabına katıla-
cak malın ticaret için olması şart olmadığı gibi elinde bir yıl 
kalmış olması da gerekmez. Nisaba malik değilse fitre vermesi 
vacip olmaz. Fakat vermesi iyidir. 

Ana babaya, dedeye, büyük anneye, evlada, toruna, hanıma 
ve kâfire fitre verilmez. Fakir olmak şartıyla geline, damada, 
kayınvalideye, kayınpedere, kayınbiradere, üvey çocuğa fitre 
verilir. Hala, amca, dayı, teyze gibi akrabaya fitre vermek daha 
çok sevap olur. İmameyn’e göre borçlu ve fakir kimseye hanımı 
fitre verebilir. 

Fitre verirken içten niyet kâfidir. Fakire fitreyi verirken fitre 
olduğunu söylemek onun onuruna dokunabilir. En güzel şekilde 
takdim edilmelidir.

“Lütfen kabul buyur, çocuklara bir şey alırsın. “Buyur, bu 
bizim hediyemiz olsun!” tarzında daha hoş, daha cazip bir şe-
kilde verilmesi daha güzeldir. 

Fitre, oruç tutsun veya tutmasın her ferdin vermesi ge-
reken bir sadakadır. Yaşlılıktan veya hastalıktan dolayı oruç 



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

365

tutamamış olan kimseden fitre düşmez. Bunların da fitrele-
rini vermeleri gerekir. 

Fitrenin rüknü temliktir. Bu sebeple fitre fakirin eline geç-
meden ödeme olmaz.

Fitre fakirin, yolda kalmışın hakkıdır. Fakirin hakkı olanı 
herhangi bir hayır kurumuna vermek olmaz. Bizzat fakirin eline 
verilmesi gerekir. Kurumlara, bina inşaatına, cami veya Kur’an 
Kursu dahi olsa bu gibi yerlere fitre verilmez. Fitreyi hak eden 
ancak fakirlerdir. 

Fitre, bayram gününün ikinci fecri doğmakla vacip olur. Bu 
vakitten önce vefat etmiş olana vacip olmaz. Ve o vakitten sonra 
ölene vacip olur. Bayram gününün namaz vaktine kadar doğ-
muş olan bebeğe de fitre vaciptir. 

Fitre, gayr-i müslimlere de verilebileceği gibi Müslüman fa-
kirlere verilmesi daha makbuldür. Hatta bulunduğu yerdeki fa-
kirlere vermesi daha uygun olur. 

Bir fitre bölünerek birkaç kişiye verilmez. Bir fitre ancak bir 
kişiye verilir. Birkaç fitre bir kişiye verilebileceği gibi ayrı ayrı 
şahıslara da verilebilir.

Henüz ana karnında olup doğmamış çocuklar için fitre va-
cip değildir.

Fitre, bir yoksulun doyacağı miktardır. Fitre miktarı her yıl 
ve şahsın durumuna göre değişir. Bu miktar Diyanet İşleri Baş-
kanlığınca her yıl Ramazan ayında açıklanır. Bu rakamlar or-
talama olarak fakirin doyacağı miktarlardır. Bir insan ne ka-
dar bir ücretle doyabiliyorsa fitresini de ona göre vermesi de 
daha mantıklıdır. Zengin ile orta halli bir insanın yedikleri 
veya doyabilecekleri miktar farklıdır. Bunun için fitrenin de 
kişinin zenginliği ölçüsünde arttırması, fakirin lehine yükselt-
mesi daha güzel, daha iyidir. Bir insanı doyurmak, aça yedir-
mek kadar güzel bir fazilet var mıdır? Fitre verirken buna dik-
kat edilmelidir. 



RAGIP GÜZEL

366

Fakiri doyuran, Allah-u Teâlâ’yı doyurmuş gibi sevap kaza-
nır, Allah’ın –Haşa- doymaya ihtiyacı mı var? Fakirlerini do-
yurmak Allah-u Teâlâ’nın rızasını kazanmanın bir yoludur. 

Fitrelerle, sadakalarla fakirleri sevindirmenin ne kadar fazi-
let olduğunu Peygamberimiz (s.a.v.) şöyle beyan buyurmuştur:

ائِلِ * ِ عَزَّ وَجَلَّ قَبْلَ انَْ تَقَعَ فِى يَدِ السَّ دَقَةَ تَقَعُ بِيَدِ اللّٰ انَِّ الصَّ
“Sadaka, fakirin eline geçmeden önce, Allah’ın eline düşer.”416

Fakire verilen, Allah-u Teâlâ’nın o kadar memnuniyetine 
mazhar olur ki fakir daha o sadakayı eline almadan, o sadaka 
Allah-u Teâlâ’nın rahmet ve merhamet deryasına gelir. Sada-
kayı, fitreyi verenin günahlarının affına sebep olur.

416	 Kenzü’l-İrfan



367

ZEKÂT

Zekâtın lügat manası temizlik, saflık demektir. Günahtan, 
kalbe ait ve ahlâka ait olan fenalıklardan saf ve temiz ol-

mak demektir.
Kur’an-ı Kerim’de buyurulur:

يهِمْ بِهَا * رُهُمْ وَتُزَكِّ خُذْ مِنْ امَْوَالِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّ
“Sen onların mallarından, kendilerini temizleyecek ve on-

ları acındıracak bir sadaka al ve onlar için dua et.”417

Zekât malın temizliği, çoğalmasına zemin hazırlığı olarak 
müminlere ilahi bir lütuf olarak farz kılınmıştır. İslâm’ın beş 
emrinden biridir. 

Müminler zekâtlarını seneden seneye verirler. Bilhassa Ra-
mazan ayı adeta zekât verme mevsimidir. Çünkü bu ayda ve-
rilen zekâtın sevabı diğer aylara göre daha fazla olduğu için 
zekâtın Ramazanda verilmesi tercih edilir. Diğer aylarda iyi-
liğe on misli veren Allah-u Teâlâ, Ramazanda yedi yüz misli 
mükâfat vermektedir.

Ramazan ayında coşan merhamet duygusu, zekâtın da ve-
rilmesiyle doruk noktaya ulaşır. Fakirlerin dualarını, gönülle-
rini almak için en münasip mevsim olarak Ramazan ayı görül-
düğü için zekât bu ayda hesaplanıp verilir.
417	 Tevbe Sûresi: 103



RAGIP GÜZEL

368

Hikmeti sonsuz olan Yüce Rabbimiz, hiçbir emri faydasız 
olarak buyurmamıştır. Her farzın mutlaka insanlara ve top-
luma faydası bulunmaktadır.

Peygamberimiz (s.a.v.) ilahi hikmeti şöyle beyan buyurur:

كَاةَ اِلاَّ لِيُطَيِّبَ بِهَا مَا بَقِيَ مِنْ  َ تَعَالَى لَمْ يفُْرِضْ الزَّ اِنَّ اللّٰ
امَْوَالِكُمْ وَانَِّمَا فَرَضَ الْمَوَارِثَ لِتَكُونَ لِمَنْ بَعْدَكُمْ الِاَّ اخَْبُرُكَ 

الِحَةِ * بِخَيْرِ مَا يَكْنِزُ الْمَرْءُ الْمَرْأةَُ الصَّ
“Allah-u Teâlâ zekâtı ancak verildikten sonra geri kalan ma-

lınızı temizlemek için farz kılmıştır. Mirası da sizden sonra kal-
ması için farz kılmıştır. 

Kişinin hazine olarak sakladığı en hayırlı şeyi sana haber 
vereyim mi? O, saliha hanımdır ki kendisine baktığında koca-
sını sevindirir. Emrettiğinde itaat eder. Yanında bulunmadı-
ğında namus ve şerefini muhafaza eder.”418

Zekât emri ile mal ve servet korunmuş olur. Mala gelecek 
fenalıklar önlenmiş olur. Hadis-i Şerif’te buyuruldu:

هُ * يْتَ زَكَاةَ مَالِكَ فَقَدْ اذَْهَبْتَ عَنْكَ شَرَّ اِذَا ادََّ
“Malının zekâtını verdiğinde gelecek kötülükleri gidermiş 

olursun.”419

وا  دَقَةِ وَاعَِدُّ كَاةِ وَدَاوُوا مَرْضَاكُمْ بِالصَّ نوُا  امَْوَالَكُمْ بِالزَّ حَصِّ
عَاءَ * لِلْبَلاءَِ الدُّ

“Mallarınızı zekâtla emniyet altına alınız. Sadaka vermekle 
hastalarınızı tedavi ediniz. Belanın gelmemesi için dua ediniz.”420

418	 Camiü’s-Sağir: 1/63
419	 Râmuzü’l-Ehadis:26
420	 Muhtârü’l-Ehadis: 66



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

369

Bu hadis-i şeriften zekât sayesinde malların korunmuş ola-
cağı, sadakaların da maddi ve manevi hastalıklar için birer ilaç 
yerine geçeceği anlaşılıyor. Doğrusu zekât ve sadaka verenlerin 
mallarında ve canlarında bir feyiz ve bereket, bir sağlık ve afi-
yet yüz gösterir. Bunun çok üstünde olarak da kendileri Yüce 
Allah’ın rızasını kazanıp nice manevi mükâfatlara kavuşurlar, 
nice manevi tehlikelerden kurtulurlar. 

Zekâtın her yönden birçok yararı vardır. Bilindiği gibi, kalp-
lerde pek ziyade yer tutan mal ve mülk sevgisi, insanı yüksek 
duygulardan yoksun bırakır. İnsanı bazen fena işlere sürükler. 
Zekât sayesinde ise kalbin bu zararlı duygusuna ve meyline di-
renilmiş olur, nefis de cimrilikten kurtulmuş olur. Mal, başka-
sının hakkında arındırılarak insanda şefkat ve hayırseverlik 
duyguları gelişir. Başkalarını gözetme ve koruma gibi yüksek 
duygular meydana gelir. 

Sonuçta zekât ve sadaka verenlerin mallarında ve canlarında 
bir feyiz ve bereket, bir sağlık ve afiyet yüz gösterir. Bunun çok 
üstünde olarak da kendileri Yüce Allah’ın rızasını kazanıp nice 
manevi mükâfatlara kavuşurlar, nice manevi tehlikelerden kur-
tulurlar. 

Malları korumak için zekât en güzel tedbirdir. 
Zekâtı verilmeyen malların da mutlaka günün birinde helâke 

gideceğini Peygamberimiz (s.a.v.) haber vermiştir:

دَقَةُ مَالاً اِلاَّ اهَْلَكَتْهُ * مَا خَلَطَتِ الصَّ
“Bir malın zekâtı verilmezse bu durum mutlaka helâke 

götürür.”421

Zekât vermekten kaçınan Salebe’nin durumu ibret vericidir:
“Salebe, Ashab-ı Suffa’dan bir zat idi. Bir gün Nebi (s.a.v.)’den 

kendisinin zengin olması için Allah’a dua etmesini istedi Resûlullah 
421	 Camiü’s-Sağir: 2/122



RAGIP GÜZEL

370

(s.a.v.): ‘Ya Salebe, hakkında hayırlısını iste’ buyurdu. Aradan 
biraz zaman geçince, Salebe yine aynı şeyi istedi ve Resûlullah 
(s.a.v.) aynı cevabı verdi. Üçüncü seferde de Salebe aynı taleple 
Resûlullah (s.a.v.)’ın huzuruna gelince O mübarek ellerini açtı 
ve dua buyurdu. Daha sonra Salebe’nin malları Resûlullah 
(s.a.v.)’ın duası bereketiyle artmaya başladı. Hayvanları çoğa-
lınca onlarla ilgilenebilmek için cemaatle namazı aksatır oldu. 
Hayvanları daha da artınca onlarla daha rahat ilgilenebilmek 
için şehir dışına yerleşti ve Cuma namazlarına da gelmez oldu. 
Resûlullah (s.a.v.) Salebe’nin nerede olduğunu sorunca sahabe 
Efendilerimiz durumu anlattılar ve Nebi (s.a.v.) Efendimiz: ‘Vah 
Salebe’ye, vah Salebe’ye!’ buyurdular. 

Aradan zaman geçti, Müslümanlara zekât emredildi. Resûlullah 
(s.a.v.)’ın zekât memurları, zekâtları toplamak için O’nun ferma-
nıyla beraber Müslümanları dolaşmaya başladılar. Sıra Salebe’ye 
gelince, zekâtın ne olduğunu ve ne kadar vermesi gerektiğini 
anlattılar. Salebe rahatsız oldu, fermanı kendisi görmek istedi. 
Okuduktan sonra zekât memurlarına: ‘Siz diğer Müslümanları 
dolaşın, bana sonra tekrar uğrayın. Ben bu arada biraz düşü-
neyim’ dedi. 

Zekât memurları Salebe’den sonra genç bir sahabeye uğra-
dılar ve gelme sebeplerini aynı şekilde izah ettiler. O sahabe 
fermanı aldı, okudu, yüzüne gözüne sürdü ve: ‘Şu deveyi alın. 
Benim sürüm içinde en iyi devem odur. Şu kadar deveye be-
deldir. Onu alın götürün’ dedi. Zekât memurları: ‘Buna gerek 
yok. Resûlullah (s.a.v.), bize malın en iyisini almamızı emret-
medi. Yeterli miktarda almamızı emretti’ deyince o sahabe: 
‘Resûlullah (s.a.v.) bizi muhatap almış, ferman ve memur yol-
lamış, O’na bizim malımızın en iyisini vermek yakışır’ ceva-
bını verdi. Sahabenin bu cevabı Resûlullah (s.a.v.)’a bildirilince 
O öyle bir dua etti ki orada bulunanlar: ‘Resûlullah (s.a.v.) bu 
duayı keşke bize etseydi’ diye düşündüler. 



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

371

Zekât memurları o sahabeden sonra Salebe’ye döndüler. Sa-
lebe onlara: ‘Bu bir gadrdır’ cevabını verdi ve zekâtını vermeyi 
reddetti (gadr kelimesi zulüm manasına gelen bir merhamet-
sizliği ifade etmektedir). Zekât memurları, bu cevabı Resûlullah 
(s.a.v.)’a nakledince O yine en başta söylediği gibi: ‘Vah Salebe’ye, 
vah Salebe’ye!’ buyurdular. Aradan zaman geçti, Salebe yap-
tığına pişman oldu ve zekâtını da alarak Resûlullah (s.a.v.)’ın 
huzuruna geldi. Resûlullah (s.a.v.): ‘Allah ve Resûlünün senin 
zekâtına ihtiyacı yoktur’ diyerek onu geri çevirdi.

Hz. Ebubekir (r.a.)’nin halifeliği zamanında zekâtını vermek 
için onun huzuruna geldi. Hz. Ebubekir (r.a.): ‘Allah Resûlü 
(s.a.v.)’nün kabul etmediğini ben hiç kabul etmem’ diyerek geri 
çevirdi.

Hz. Ömer (r.a.)’in halifeliği zamanında zekâtını vermek için 
onun huzuruna geldi. Hz. Ömer (r.a.): ‘Allah Resûlü (s.a.v.)’nün 
de Ebubekir (r.a.)’in de kabul etmediğini ben de kabul etmem’ 
diyerek geri çevirdi. Neticede Salebe zenginlik isterken mürted 
oldu (dinden çıktı) ve o şekilde öldü.”422

Zekât bir malın belli bir miktarını, belli bir zaman sonra hak 
sahibi olan bir kısım Müslümanlara Yüce Allah’ın rızası için ta-
mamen temlik etmektir (mülkiyetine geçirmek). Zekât, kulla-
rın kulluk görevindeki sadakatlerine delalet eder. Bu yöndendir 
ki zekâta ‘sadaka’ da denmiştir. Zekât vermek farzdır. Peygam-
berimizin hicretlerinin ikinci yılında, oruçtan önce farz kılın-
mıştır. İslâm’ın şartlarından birini teşkil etmektedir. Belli mik-
tarda bulunan nakit paraların ve ticaret mallarının üzerinden 
bir yıl geçince, zekâtlarını geciktirmeden hemen vermek gere-
kir. Çünkü bu zekât mallarına yoksulların hakkı geçmiş oluyor. 
Artık bu hakkı özürsüz olarak geçirmek caiz olmaz.

Zekâtın aşikâre verilmesi daha faziletlidir. Çünkü bu şekilde 
verilmesi, başkalarına örnek olur, teşvik yerine geçer. Kendisi 
422	 Hâzin Tefsiri: 2/248



RAGIP GÜZEL

372

hakkında, zekât vermiyor diye, kötü bir zannı da kaldırmış olur. 
Zekât bir farz olduğu için bunun yerine getirilmesinde göste-
riş olmaz. Nafile olarak verilen sadakalarda ise durum böyle 
değildir. Bunların gizli verilmesi ve gösteriş yapılmasına engel 
olması daha faziletlidir.

Zekât verecek kimse Müslüman, hür, akla sahip ve buluğ ça-
ğına ermiş olmalıdır. Buna göre Müslüman olmayanlar, köle ve 
cariyeler, mecnunlar ve çocuklar zekât vermekle yükümlü değil-
lerdir. Gayr-i Müslimler zekât vermekle mükellef değildir. Öyle 
ki (Allah korusun) bir Müslüman bir müddet hak dinden çıkıp 
ondan sonra tevbe ederek Allah’tan mağfiret dilese dinden çı-
kış (irtidat) zamanında zekât vermek ona farz olmayacağı gibi 
irtidatından daha önceki zamana ait zekât borçları da düşmüş 
olur. Çünkü zekâtın farziyetinde İslâm şart olduğu gibi beka-
sında da şarttır. 

Kölelerle cariyelere gelince onlar aslen bir mala sahip ola-
mayacakları için zekât vermeye ehil değillerdir. Kendilerine ti-
caret için izin verilse de yine hüküm aynıdır. 

Mecnunlara gelince bunlarda iki durum düşünülebilir: Bi-
rincisi, doğuştan beri mecnun (deli) bulunmaktır. Bunların bu 
durumu devam ettikçe, onlar zekâtla yükümlü olmazlar. Fa-
kat bunlar buluğ çağına erdikten sonra iyileşip düzelseler, sağ-
lığa kavuşmalarından itibaren zekât vermekle mükellef olurlar. 
İkincisi, buluğa erdikten sonra bir müddet mecnun olmaktır. 
Bu durumda bunların cinnetleri (delilikleri) bütün bir yıl de-
vam ederse bu yıl için zekât vermeleri onlara farz olmaz. Çünkü 
bu durumda onlardan yükümlülük düşmüş olur. Fakat bu yıl 
içinde bir-iki gün gibi kısa bir zaman iyileşecek olsalar zekât 
vermeleri onlara farz olur. 

İmam Ebu Yusuf’a göre yılın çoğunda sağlık üzere bulun-
madıkça o yılın zekâtı gerekmez. Baygınlık hali ise zekât verme 
mükellefiyetine engel değildir.



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

373

Çocuklara gelince, bunlar akılları başlarında olarak buluğa 
ermedikçe zekât vermekle yükümlü olmazlar. Onun için bun-
ların mallarından velileri zekât veremez. Bunların zekât ver-
meleri buluğ çağına ermekle başlar. Bir sene sonunda yerine 
getirilmesi gerekir.

(İmam Şafii’ye göre çocukların ve delilerin mallarından zekât 
verilmesi gerekir. Bunu velileri mallarından öderler. Çünkü zekât 
mala gereken haktır. Küçüklük ve noksanlık bu hakkın varlığını 
gideremez. Öşürde de durum böyledir.) Bize göre zekât mali bir 
ibadettir. Bunlar ise ibadetle mükellef değillerdir.

Zekât verecek kimse, temel ihtiyaçlarından ve borçlarından 
başka nisab miktarı veya daha fazla bir mala sahip bulunmalı-
dır. Bu miktar malı bulunmayana zekât farz olmaz. 

‘Nisab’, şeriatın bir şey için koymuş olduğu belirli bir ölçü 
ve miktar demektir. 

Zekât vermek için altının nisabı 20 miskaldir. Gümüşün ni-
sabı 200 dirhemdir. Koyun ile keçinin nishabı 40 koyun veya 
keçidir. Sığır ile mandanın nisabı 30 ve deveninki de 35’tir. 

Temel ihtiyaçlar: Bundan maksat oturacak ev ile eve gerekli 
olan eşya, kışlık ve yazlık elbise, gerekli silah ve aletler, kitap-
lar, binek hayvanı, hizmetçi, köle veya cariye, bir aylık -doğru 
kabul edilen başka bir görüşe göre bir yıllık- nafaka demektir. 
Borç karşılığı elde bulunan para da böyledir. 

Zekâtı verilmesi gereken mal, gerçekten veya hüküm bakı-
mından artıcı bulunmalıdır. Böyle olmayan mallardan zekât 
gerekmez. Nisab miktarından fazla olması hükmü değiştirmez. 

Gerçekten artıcılık, ticaret veya doğurma ve üreme yoluyla 
olur. Ticaret için kullanılan herhangi bir eşya ve hayvan zekâta 
bağlı olduğu gibi dölünü veya sütünü almak için yılın çoğunu 
kırlarda otlayarak idare eden ve ‘Saime’ adını alan hayvanlar 
da zekâta bağlıdır. 



RAGIP GÜZEL

374

Hüküm itibariyle artış da çoğalmaya ve artmaya elverişli bu-
lunan ve sahibinin veya vekilinin elinde olan altın ve gümüşteki 
geçerliliktir. Altın ve gümüşün maddeleri ile ihtiyaçlar gideri-
lemez. Bunlar ticarette kullanılmak ve malların değiştirilme-
sinde vasıta olmak yolu ile ihtiyaçları karşılar. Bu yönüyle bun-
lar, yaratılış bakımından artmaya ve ticarete mahsustur. Onun 
için elde bulunan altın ve gümüş paralar, külçeler ve süs eşya-
ları, kendileriyle ticarete niyet edilmese veya bunlar nafakaya 
ve ev satın alınmasına harcanmak üzere saklansa bile nisab 
miktarına ulaşınca zekâta tabi olurlar.

Zekâtın gereği için tam bir mülkiyet bulunmalıdır. Bir ma-
lın mülkiyetiyle beraber onun elde de bulunması gerekir. Onun 
için bir kadın mehrini eline geçirmedikçe onun zekâtı ile yü-
kümlü olmaz. Çünkü o mehre (nikâh bedeli) malik ise de onu 
eline geçirmiş değildir.

Yine, elinde rehin mal bulunan bir kimseye, rehinden do-
layı zekât gerekmez. Çünkü rehin, bir borç karşılığıdır. Bunda 
malikinin ele geçirip sahip olma hakkı yoktur. 

Satın alınıp da henüz ele geçirilmemiş bulunan bir mal, ele 
geçmiş hükmünde olarak zekâta bağlıdır. Bu nisaba girer, on-
dan zekât vermek gerekir.

Yolculuk halinde bulunan kimse de malının zekâtını vermekle 
yükümlüdür. Her ne kadar o, malını elinde bulundurmuyorsa 
da vekili aracılığıyla onu kullanmaya gücü vardır. 

Zekât gerekmesi için bir mal üzerinden tam bir yıl geçmiş 
bulunmalıdır. Buna, ‘Havl-i Havelan’ denir. Çünkü bu zaman 
içinde artış ve çoğalma gerçekleşir ve döllenme ve üreme olur. 
Mevsimlerin değişmesiyle ihtiyaçlar ve fiyatlar değişir. Şöyle 
ki: En az nisab miktarında olmak şartıyla artmaya elverişli bir 
mal üzerinden tam bir kamerî yıl geçip son bulmadıkça ona 
zekât gerekmez. Nisab miktarı hem senenin başında hem de 
sonunda bulunmalıdır. Bu miktarın sene ortasında azalması 



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

375

zekâtın verilmesine engel olmaz. Aksine olarak sene içinde ar-
tan mal da sene sonunda diğer mal ile beraber zekâta tabi olur.

Örnek: Bir kimsenin (2010) senesi başında temel ihtiyaçla-
rından fazla iki yüz dirhem gümüş miktarı artıcı bir malı olup 
mal, sene sonuna kadar devam etse bundan beş dirhem zekât 
vermek gerekir. Bu mal, sene ortasında yüz dirheme indiği halde 
sene sonunda yine iki yüz dirhem miktarına çıkmış bulunsa, 
yine beş dirhem zekât gerekir.

Sene başında en az iki yüz dirhem miktarı iken sene içinde 
ticaret, bağış ve miras gibi sebeplerle dört yüz dirhem mikta-
rına çıkıp sene sonuna kadar devam etse on dirhem miktarı 
zekât gerekir. Fakat böyle bir mal, sene başında 190 dirhem 
miktarı iken sene sonunda iki yüz veya üç yüz dirhem mikta-
rına çıkmış bulunsa yahut sene başında iki yüz-üç yüz dirhem 
miktarıyken sene sonunda yüz doksan dokuz dirhem mikta-
rına düşse zekât gerekmez. Ancak iki yüz dirhem olduğu gün-
den itibaren devam edecek olan bir yılsonunda yine aynı mik-
tara veya daha fazlasına erişecek olursa zekât gerekir.

İmam Züfer’e göre nisab miktarı senenin başından sonuna 
kadar bulunmalıdır.

(İmam Şafii’ye göre saime denilen hayvanlarda da hüküm 
böyledir. Fakat ticaret mallarında nisabın yalnız sene sonunda 
tam bulunması lazımdır. Sene başında ve ortasında nisabın 
noksan olması, zekâtın verilmesine engel olmaz.) 

Zekâta bağlı bir mal üzerinden bir yıl geçtikten sonra bu mal 
artacak olsa anaparaya bağlı olarak yılsonunda zekâta girer.

Verilen bir zekâtın sahih olabilmesi için zekâtı verirken veya 
onu ayırırken niyetin bulunması şarttır. Bu esastan şu mese-
leler doğar:

1-Zekâtı fakire verirken veya zekât için bir mal ayırırken bu-
nun zekât olduğuna kalp ile niyet etmek gerekir. Dil ile söylen-
mesi gerekmez. Öyle ki bir malı fakire zekât niyetiyle verirken 



RAGIP GÜZEL

376

bunun bir bağış veya bir borç olarak verildiğini dil ile söylemek 
zekâta engel değildir.

2-Bir mal fakire niyetsiz olarak verilince bakılır: Eğer mal 
henüz fakirin elinde bulunuyorsa zekâta niyet edilmesi yeterli-
dir. Fakat elinden çıkmış ise niyet edilmesi yeterli değildir. Yine 
bir kimse, bir adamı malından onun adına zekâtını verdiği za-
man, o kimse buna rıza gösterirse bakılır: Eğer o mal fakirin 
yanında mevcut bulunuyorsa bu zekât sahih olur; değilse olmaz.

3-Zekât vermede vekilin niyeti değil, müvekkilin niyeti ge-
çerlidir. Onun için bir kimse, zekâtını vermek için bir adamı 
vekil tayin etse zekât olarak vereceği malı teslim ettiği zaman 
veya o malı vekil fakire vereceği zaman zekâta niyet etmesi ge-
rekir. Vekilin niyeti yeterli olmaz. Bu vekil Müslüman olabile-
ceği gibi bir Gayr-i Müslim (Zimmi) de olabilir. 

4-Zekât vermek niyetinde olan bir kimse, bunun için bir mal 
ayırmaksızın zaman zaman fakirlere bir şeyler verdiği halde 
zekâta niyet etmek hatırına gelmese, bu verdikleri zekâta sayıl-
maz. Fakat fakire böyle bir mal verirken, ‘Bunu niçin veriyor-
sun?’ diye sorulacak soruya, düşünmeksizin hemen ‘zekât’ ola-
rak veriyorum diyebilecek bir durumda ise bu niyet yerine geçer.

5-Bir kimse fakirlere bir gün sadaka verdikten sonra: ‘Şu 
süre içinde verdiğim sadakaların zekâtımdan olmasına niyet 
ettim’ demesi yeterli olmaz.

6-Bir kimse elinde bulunan bir malı zekâta niyet etmeksizin 
tamamen sadaka olarak verse bunun zekâtı kendisinden düş-
müş olur. İster nafile sadakaya niyet etmiş olsun ister olmasın 
hüküm aynıdır. Fakat verilen bu mal ile bir nezre veya başka 
bir vacibe niyet etmiş olursa bu mal o niyete göre verilmiş olur. 
Verilen bu mala düşecek zekâtı ayrıca ödemek gerekir.

7-Bir kimse, üzerine zekât düşen malının bir kısmını fakire 
bağışlasa buna isabet eden zekât kendisinden düşer. 



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

377

Mallar, ‘Emval-ı Batine-Emval-ı Zahire (kapalı ve açık mal-
lar)’ adı ile iki kısımdır. Nakit paralarla evlerde ve mağazalarda 
bulunan ticaret malları ‘Emval-ı Batine (kapalı mallar)’ dır. Sa-
ime denilen (yılın çoğunu kırlarda otlayarak beslenen) hayvan-
lar ile bir kısım arazi gelirleri ve madenler yeraltındaki hazine-
ler ve gümrüklere uğrayan ticaret malları ‘Emval-ı Zahire (açık 
mallar)’dendir. Bunların hepsi de belli bir ölçüde zekâta bağlıdır. 

Batini malların zekâtını vermek, sahiplerinin din anlayışına 
bırakılmıştır. Bu zenginler bu tür mallarının zekâtını diledik-
leri fakirlere ve muhtaçlara verebilirler. 

Zahiri (açıkta olan) malların zekâtlarını (vergilerini) belli öl-
çüler içinde devlet-özel memurlar aracılığıyla toplayarak belli 
yerlere harcar. Bu memurlara ‘Amil, Sai, Aşir’ gibi adlar veril-
miştir.

Bu memurlar, tüccarların yanında bulunur ve çabuk bozu-
lacak sebze, yaş hurma, yaş üzüm gibi şeylerden zekât almaz-
lardı. İsterse kıymetleri nisab miktarından fazla olsun.

İslâm ülkelerinde tacirler, ticaret malları için İslâm güm-
rüklerinde verdikleri vergileri bu malların zekâtına sayabilirler.

Saime olan koyun ve keçinin zekât nisabı kırktır. Bunlar 
kırktan az ise zekâtları yoktur. Bunlar kırk koyun olunca, bir 
koyun zekât verilir. Kırktan sonra yüz yirmi bir koyuna kadar 
zekât yoktur. Yüz yirmi bir koyundan iki yüz bir koyuna ka-
dar iki koyun zekât verilir, iki yüz bir koyundan dört yüz ko-
yuna kadar üç koyun verilir. Tam dört yüz koyun için de dört 
koyun zekât verilir. Bundan sonra her yüz koyun için bir ko-
yun verilir. Yüzü doldurmayan koyun sayısı zekâta bağlı ol-
maz. Zekât olarak verilecek koyun bir yaşını doldurmuş olma-
lıdır, sahih olan budur. 

Keçi de koyun gibidir. Bunlar bir cins sayılır. Bunlar, nisabı 
doldurmak için birbirlerine ilave edilirler. Böylece otuz koyun 
ile on keçiden bir koyun zekât gerekir. Bunların erkekleri ile 



RAGIP GÜZEL

378

dişileri zekât hesabı bakımından eşittir. Zekât olarak verilecek 
hayvan erkek de dişi de olabilir. Karışık olan koyun ve keçiler-
den hangisi daha fazla ise ondan zekât vermek sünnettir. Eğer 
bunlar eşit ise mal sahibi dilediği cinsten zekâtı verir. Fakat bu 
hayvanların hepsi aynı cinsten olursa o cinsten zekâtın veril-
mesi gerekir. Mevcut olan koyunlar yerine keçiden veya keçi-
ler yerine koyundan zekât veremez.

Her şeyin kendine göre bir zekâtı vardır: Malın, zekânın, il-
min, gücün, bedenin, kısacası her şeyin… Hepsinin de zekâtı 
kendi cinsinden verilir. Malın zekâtı ise bunun 40’ta birini ihti-
yaç sahiplerine vermektir. Bu fakirin zengindeki hakkıdır. Ekin 
gibi ürünlerden de onda bir zekât verilir. Buna ‘öşür’ denir. 

Zekât malın kirini temizler. Malı bereketlendirir. Cimrilik 
hastalığına büyük bir darbe indirir, bir kısım günahlardan arın-
dırır. Zekât birçok ayette emredilmiş, verenler övülmüş, ver-
meyenlerin cezalandırılacağı bildirilmiştir. 

Kur’an’da sadaka adıyla geçen zekât Müslüman, akıllı, ergen-
lik çağına ulaşmış, hür ve nisab miktarı mala sahip olan, yani 
dinen zengin sayılan kimselere farzdır. Bir kimsenin bir sene-
lik geçimi, evi, elbisesi, bineği ve borçları dışında 80 gr altını 
veya bunun değerinde parası varsa nisab miktarı mala ulaşmış 
olur ve zekât vermesi gerekir. 

Zekâtın verileceği yerler Kur’an-ı Kerim’de belirtilmiştir.423

Zekât verilecek kimseler şunlardır:
1-Fakirler: Nisab miktarı malı olmayan kimselerdir.
2-Miskinler: Hiçbir şeyi olmayan kimselerdir.
3-Amil: Zekât tahsildarıdır. Ona işi değerince verilir. Bu da 

kendisine ve yardımcılarına sekizde bir ile takdir edilmiş, ki-
fayet edecek miktardır. Eğer verilecek miktar, zekât miktarını 
aşarsa (tahsil ettiği malın) yarısından fazlası verilmez. 

4-Mükateb: Kölelikten kurtulmak için borçlananlardır.
423	 Tevbe Sûresi: 34



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

379

5-Borçlu (garim): Borcu olup borcundan fazla nisaba malik 
olmayan veya insanlarda alacağı olup da alması mümkün ol-
mayan kimselerdir.

6-Allah yolunda olan kimseler: İmam Ebu Yusuf (r.a.)’a göre 
bunlar gazilerden, fakirlikleri dolayısıyla harbe katılamayanlar-
dır. İmam Muhammed (r.a.)’e göre Hac yolunda (malını, para-
sını ve vasıtasını kaybetmiş) fakir kimselerdir. 

7-İbn-i Sebil: Malından ayrı düşen yolcudur. İbn-i Sebil diye 
adlandırılmasının sebebi yol (sebil) ona gerekli olduğu içindir. 
İbn-i Sebil’in ihtiyacından fazla alması helal olmaz.

8-Kalpleri İslâm’a ısındırılmak istenenler: Kalplerini İslâm’a 
meylettirmek veya zararlarını kaldırmak için yahut İslâm’da 
sebat göstermeleri için kendilerine Hz. Peygamber tarafından 
zekât verilen gayr-i müslimler.

Hz. Ömer zamanında İslâm dini izzet kazandığı için artık 
bu gibilere ihtiyaç kalmamış ve müellefe-i kulüb’e zekât veril-
memiştir. İcma ile artık onlara zekât verilmemektedir. 

Emirü’l-Müminin Ali (k.v.) buyuruyorlar ki, Resûlullah (s.a.v.) 
Veda Haccında buyurdular ki: ‘Malınızın zekâtını veriniz! Bili-
niz ki zekâtını vermeyenlerin namazı, orucu, haccı ve cihadı ve 
imanı yoktur.’ Yani zekât vermeyi vazife bilmez, farz olduğuna 
inanmaz, vermediği için üzülmez, günaha girdiğini bilmezse 
kâfir olur. Senelerce zekât vermeyenlerin zekât borçları birike-
rek bütün malını kaplar.  Malı kendinin sanıp, Müslümanların 
o mala hakkı olduğunu hatırına bile getirmez. Kalbi hiç sızla-
maz. Bu mala sımsıkı sarılmıştır. Böyle kimseler Müslüman ola-
rak tanınır. Fakat bunlardan, imanını kurtaran pek nadir olur.

Zekât vermek Kur’an-ı Kerim’in otuz iki yerinde, namazla 
birlikte emredilmektedir. Kur’an-ı Kerim’de böyle kimseler için:



RAGIP GÜZEL

380

 ِ ةَ وَلاَ ينُْفِقَونَهَا فِى سَبِيلِ اللّٰ هَبَ وَالفِضَّ وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ الذَّ
رْهُمْ بِعَذَابٍ الَِيمٍ * فَبَشِّ

“Malı, parayı biriktirip zekâtını Müslüman fakirlerine ver-
meyenlere çok acı azabı müjdele!”424 buyuruluyor. Bu azabı, 
bundan sonraki Ayet-i Kerime şöyle bildiriyor:

“Zekâtı verilmeyen mallar, paralar, cehennem ateşinde kız-
dırılıp sahiplerinin alınlarına, böğürlerine, sırtlarına mühür 
basar gibi bastırılacaktır.”425

Hak Teâlâ, ‘Herhangi bir şeyi hayır için harcarsanız, ye-
rine Allah başkasını verir. Allah rızk verenlerin hayırlısıdır”426 
buyurmuşlardır ve yine Hak Teâlâ diğer bir Ayet-i Kerime’de, 
‘Mallarını Allah yolunda harcayanların durumu o dane gibidir 
ki yedi başak verir, her bir başakta da yüz dane bulunur. Allah 
dilediğine kat kat verir. Allah ihsanı bol olan, hakkıyla bilen-
dir’427 buyurmaktadır. 

Peygamber (s.a.v.) Efendimiz Hadis-i Şeriflerinde ahirette 
zekât vermemiş olanların durumlarını şöyle beyan buyurmuştur:

“Her kim ki Allah mal verir de zekâtını ödemezse kıyamet 
günü malı, atılgan, üzüm gözlü bir yılan şekline girer ve ona 
sarılır. Sonra onu ağzıyla tutar ve şöyle der: 

-Ben senin malın…
Ben senin hazinenim…”428

“Bir devesi, sığırı, koyun veya keçisi olan kimse haklarını 
ödemediği takdirde dünyadakinden daha semizi ve daha be-
silisi getirilir. Sahibini ayaklarıyla çiğner, boynuzuyla vurur.
424	 Tevbe Sûresi: 35
425	 Tevbe Sûresi: 60
426	 Sebe Sûresi: 39
427	 Bakara Sûresi: 231
428	 Tergib ve’t-Terhib: 1/537



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

381

Bir hayvanı bırakıp diğerine geçtiği zaman, tekrar öbürüne 
döndürülür. Ta insanlar arasında hesap görülünceye kadar.”429

Ebû Hureyre (r.a.) anlatıyor:
“Resûlullah Aleyhisselâm ahireti şereflendirip yerine Ebu-

bekir (r.a.) halife olduktan sonra Arab’tan küfredenler küfre 
dalınca, Hattab oğlu Ömer (r.a.) Ebubekir’e bu husustaki ka-
rarıyla alakalı olarak şöyle dedi:

-Nasıl o insanlara savaş ilan edersin ki, Peygamber Aleyhisselâm  
‘La ilahe illallah’ deyinceye kadar insanlarla harp etmekle em-
rolundum. Fakat bunu söyleyen kişinin malı da canı da be-
nim nazarımda emniyettedir, Allah hakkı müstesna ki o kişi-
nin gizli olan niyet ve düşüncesiyle alaka hisabı Allah’a aittir, 
buyurmuştur.

Müminlerin emiri Ebûbekir  (r.a.) şöyle cevap verdi:
-Allah’a yemin ederim ki namaz ile zekât arasında farklı 

davranan kimselerle harp edeceğim. Çünkü zekât mal hakkı-
dır. Allah’ın Peygamberine verdikleri bir dişi oğlağı bile bana 
vermekten kaçınırlarsa bu sebeple kendileri ile savaşacağım. 

Bunun üzerine Hz. Ömer şöyle dedi:
-Allah’a yemin ederim ki bu kimselerle savaşmak Ebûbekir’in 

kalbine Allah’ın ilhamından başka bir şey değil, bunlar üzerine 
harp ilan etmek haktır.

429	 Muhtârü’l-Ehadis: 187





383

YARDIMLAŞMAK

Ramazan ayı yardımlaşmanın, en fazla olduğu aydır. Bu ayda 
yardım etme duygusu, merhamet ve şefkat zirveye ulaşmak-

tadır. Bu ayda fakir-fukaranın yüzü gülmekte, yoksulların gö-
nülleri huzura kavuşmaktadır. Zenginlerin de yardım etmenin 
zevkini, cömertliğin hazzını bol bol yaşadıkları aydır. Şehabet-
tin Ahmed Hazretleri der ki:

“İnsan, hayatında yaptığı iyilikler kadar mesut olur.”
Mümin daima yardım severdir. Bir insanın sıkıntısını gi-

dermek, bir gönüle sevinç vermek ister. Bilir ki bütün bereket 
ve rahmet o gönül sahipleri sebebiyledir. 

Hadis-i Şerif’te buyuruldu:

عَفَاءَ فَانَِّمَا تُرْزَقُونَ وَتُنْصَرُونَ بِضُعَفَائِكُمْ * ابَْغُونِى الضُّ
“İhtiyaç sahiplerini gözetiniz. Siz ancak zayıflarınız sayesinde 

onların hürmetine rızıklandırılıyor ve yardım görüyorsunuz.”430

Gariplerin, mazlumların, ihtiyaç sahibi ve fakirlerin duaları 
insanların rızıklarının artmasına ve ilahi yardıma nail olma-
larına vesiledir. Yardım edenler onların gönüllerini alarak du-
alarıyla huzur bulurlar. İlahi lütuf ve yardım, fakirlerin hür-
metinedir. 

Peygamber (s.a.v.) Efendimiz buyurdu ki:
430	 Müsned: 5/198



RAGIP GÜZEL

384

“Bir gün bir adam çölde yürürken buluttan şöyle bir ses işitti:
-Filan kişinin tarlasını sula. 
Bulut ise suyunu taşlık bir yere boşalttı. O taşlık yerden çok 

susuz bir bölge bütün suyu içine çekti. Adam o suyun nereye 
gittiğini takip etti. Baktı ki bir adam suyu kendi tarlasına çe-
viriyor. Tarla sahibine isminin ne olduğu sordu. Tarla sahibi 
ismini söyleyince buluttan işittiği isimle aynı olduğunu gördü. 
Tarla sahibi:

-Neden ismimi soruyorsun? diye sordu. Adam:
-Bu suyu boşaltan buluttan senin ismini söyleyerek, ‘Filan 

kişinin tarlasını sula’ dedi ve:
-Sen ne yapıyorsun ki bu nimete kavuştun? diye sordu. Tarla 

sahibi:
-Mademki sen bunları söyledin, ben de anlatayım. Ben, bu 

tarladan elde ettiklerimin üçte birini sadaka olarak veriyor, üçte 
birini kendim ve çocuklarımın yemesi için ayırıyorum, üçte bi-
rini de tekrar tarlaya ekmek için saklıyorum’ dedi.”431

Fakirlere gereken yardımı yapanlar hem mağfirete hem de 
keramete nail olurlar. 

Paygamberimiz (s.a.v.) cömertlerin, yardım edenlerin du-
rumlarını ve mertebelerini şöyle müjdelemiştir:

ِ الْعُلْيَا وَيَدُ المُعْطِى الَّتِى تَلِيهَا وَيَدُ  الَْيَدِى ثَلاثََةٌ : فَيَدُ اللّٰ
فْلَى فَاعَْطِ الْفَضْلَ وَلاَ تَعْجِزْ عَنْ نَفْسِكَ * ائِلِ السُّ السَّ

“Eller üçtür:
1-Allah’ın rahmet eli en üstte,
2-Verilen el ortada,
3-Altta da isteyenin eli.

431	 Tergib ve’t-Terhib: 2/7



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

385

Malının ihtiyaç fazlasını ver. Kendini güç durumda bırakma.”432

Cömert kişinin elinin üzerinde Allah-u Teâlâ’nın rahmet ve 
merhamet eli vardır. Yardımsever olan, cömert insanlara bu 
müjde her şeye bedeldir. 

ُ عَنْهُ كُرَبَ  جَ اللّٰ ُ عَلَى يَدَيْهِ فَرَجاً لِمُسْلِمٍ فَرَّ مَنْ اجَْرَى اللّٰ
نْيَا وَاْلآخِرَةِ * الدُّ

“Allah kimin eliyle bir Müslümanın sıkıntılarını gidermişse 
onun dünya ve ahiret sıkıntılarını giderecektir.”433

Ebû Hureyre (r.a.)’den rivayet edildiğine göre, Nebi (s.a.v.) 
şöyle buyurdu:

“Bir kimse, bir müminden dünya sıkıntılarından birini gi-
derirse Allah da kıyamet gününde o müminin sıkıntılarından 
birini giderir. Bir kimse darda kalana kolaylık gösterirse Allah 
da ona dünya ve ahirette kolaylık gösterir. Bir kimse bir Müslü-
manın ayıbını örterse Allah da onun dünya ve ahiretteki ayıp-
larını örter. Mümin kul, din kardeşinin yardımında olduğu sü-
rece, Allah da o kulun yardımındadır. Bir kimse ilim elde etmek 
için bir yola girerse Allah da ona cennetin yolunu kolaylaştı-
rır. Bir cemaat, Allah-u Teâlâ’nın evlerinden bir evde toplanıp 
Allah’ın kitabını okur ve onu aralarında müzakere eder, anla-
yıp kavramaya çalışırlarsa üzerlerine sekinet iner ve kendilerini 
rahmet kaplar. Melekler onları kuşatırlar, Allah-u Teâlâ da on-
ları kendi nezdinde bulunanların arasında anar. Amelinin ken-
disini geride bıraktığı kişiyi nesebi öne geçirmez.”

İbn-i Abbas (r.a.) şöyle dedi:
“Resûlullah (s.a.v.) insanların en cömertiydi. Onun en cömert 

olduğu anlar da Ramazanda Cebrail’in kendisiyle buluştuğu za-
manlardı. Cebrail, Ramazanın her gecesinde Hz. Peygamber ile 
432	 Camiü’s-Sağir: 1/106
433	 Râmuzü’l-Ehadis: 396



RAGIP GÜZEL

386

buluşur, (karşılıklı) Kur’an okurlardı. Bundan dolayı Resûlullah 
(s.a.v.) Cebrail ile buluştuğunda esmek için engel tanımayan be-
reketli rüzgârdan daha cömert davranırdı.”

Peygamber (s.a.v.) Efendimizin ashâbı da daima cömert dav-
ranırlardı. Bilhassa Ehl-i Beyt, yardımda bulunacak fakir arar-
lardı. 

Bir defasında adamın biri, Hz. Ali’nin oğlu Hz. Hasan’ın ya-
nına geldi ve kendisine:

“Ey Peygamberin torunu! Dört yüz dirhem borcum var,” 
dedi. Hz. Hasan hemen adama dört yüz dinar verilmesini em-
rederek, adamın borcunu fazlasıyla karşıladı. Daha sonra Hz. 
Hasan ağlayarak evine döndü. Ağladığını görenler kendisine:

“Ey Allah Resûlünün torunu, seni ağlatan nedir?” diye sordu. 
Hz. Hasan onlara şöyle cevap verdi:

“Ben o kimsenin ihtiyacını araştırıp, karşılama hususunda 
onu ihmal ettim, ona gereken ilgiyi göstermeyip hata ettim. Bu 
nedenle o kimseyi yanıma kadar gelip benden istemesine mec-
bur bıraktım. Hâlbuki ben onu arayıp bularak ihtiyacını kar-
şılamalıydım.” 

En faziletli amel olarak müminleri sevindirmek olduğunu 
beyan eden Peygamber Efendimiz (s.a.v.) şöyle buyurmuşlardır:

رُورِ عَلَى الْمُؤْمِنِ: تَقْضِى عَنْهُ  مِنْ افَْضَلِ الْعَمَلِ ادِْخَالُ السُّ
سُ لَهُ كُرْبَةً * دِيناً، تَقْضِى لَهُ حَاجَةً، تُنَفِّ

“En faziletli ameller, müminin gönlüne şu şekilde sevinç 
vermektedir:

1-Borcunu ödemek,
2-Bir ihtiyacını karşılamak,
3-Bir sıkıntısını gidermek.”434

434	 Camiü’s-Sağir: 2/134



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

387

Ecdadımız, Peygamberimizin bu tavsiyelerine uyarak ne-
rede fakir varsa arayıp bulmuşlar, hatta onların gıyabında ha-
berleri olmadan bile yardım etmişlerdir.

Hayırsever müminler Ramazan ayında mahalle bakkallarına 
giderek, borç defterlerini çıkartır. Üç yaprak baştan, üç yaprak 
ortadan ve üç yaprak da sondan kopartıp oradaki isimleri olan 
borçluların borçlarını öderlerdi. Ödenen kişiler, kimin ödedi-
ğini bile bilmezlerdi. Ödeyen de kimin borcunu ödediğini bil-
mezdi. Bu durum Allah Resûlü (s.a.v.)’nün şu müjdesine nail 
olmanın alametidir:

نيَا وَاْلآخِرَةِ * ُ فِى الدُّ مَنْ نَصَرَ اخََاهُ بِظَهْرِ الْغَيْبِ نَصَرَهُ اللّٰ
“ Her kim belli etmeden Müslüman kardeşine yardım ederse 

Allah-u Teâlâ da ona dünya ve ahirette yardım eder.”435

İnsanlar, yaptıkları yardımlar sebebiyle ilahi mağfirete nail 
olmaktadırlar. 

Huzeyfe (r.a.) Peygamber Aleyhisselâm’ın şöyle buyurdu-
ğunu anlatıyor:

“Melekler sizden önce geçen bir şahsın ruhuyla karşılaşmış-
lardı ve kendisine:

-Hayır olarak bir şey işledin mi? diye sormuşlardı da, adam:
-Hayır, diye cevapta bulunmuştu. Melekler:
-Biraz düşün, dediler. Adam: 
-İnsanlara borç verirdim de hizmetçilerime, güç vaziyette 

olanların borçlarını tehir etmelerini, hali iyi bulunanlardan da 
mümkün olanı almalarını emrederdim, dedi. Allah-u Teâlâ da:

-Bu kuluma kolaylık gösterin! buyurdu.”
Hadis-i Şerif’ler yardımlaşma konusunda müminlerin ne 

kadar kazançlı olduklarını beyan eder:
435	 Muhtârü’l-Ehadis: 149



RAGIP GÜZEL

388

“Zavallı birine yardım eden kimseye Allah-u Teâlâ yetmiş 
üç mağfiret yazar. Bunlardan bir tanesi, dünyadaki bütün iş-
lerinde kolaylıktır. Kalan yetmiş ikisi de ahiret gününde ken-
disi için dereceler olacaktır.”436

“İhtiyacı konusunda bir mümin kardeşime yardım etmişli-
ğim, Mescid-i Haram’da bir ay oruç tutmak ve itikâf yapmak-
tan benim için daha değerlidir. 

Bir mümini sevindirmek, amellerin en faziletlilerindendir. 
Bir Müslüman kardeşinin bir ihtiyacını gören kimseye, hac 

edip umre yapan kişi gibi sevap vardır. 
Bir Müslüman kardeşinin bir ihtiyacını gören kimse, ömrü 

boyunca Allah’a hizmet eden kişi gibidir.”437

Şairler ne güzel söylemişler:
“Tavaf-ı hac eyle zahid sevabı gerçi aladır
Ve lakin bir gönül yapmak cihanda ondan aladır.”
“Nev-i insan haşre dek tazim ederler adına
Kim feda-yı nefs ederse cinsinin imdada.”

Yunus Emre ne güzel söylemiş:
“Bir hastaya vardın ise
Bir içim su verdin ise 
Yarın anda karşı gele
Hakk şarabın içmiş gibi.

Bir miskini gördün ise
Bir eskice verdin ise
Yarın anda sana gele
Hakk libasın biçmiş gibi.”

436	 Râmuzü’l-Ehadis: 407
437	 Feyzü’l-Kadir: 2/356



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

389

Vermek, hediye etmek, yardımlaşmak ne güzel bir mutlu-
luktur. Dostluk ve kardeşlikleri pekiştiren, düşmanlıkları azal-
tan yardımlaşmadır.

Bir gün sormuşlar, ermişlerden birine:
“Sevginin sadece sözünü edenlerle onu yaşayanlar arasında 

ne fark vardır?”
“Bakın göstereyim,” demiş ermiş. Önce sevgiyi dilden gö-

nüle indirememiş olanları çağırarak onlara bir sofra hazırla-
mış. Hepsi oturmuşlar yerlerine. Derken tabaklar içinde sıcak 
çorbalar gelmiş ve arkasından da derviş kaşıkları denilen bir 
metre boyunda kaşıklar. Ermiş:

“Bu kaşıkların ucundan tutup öyle yiyeceksiniz,” diye bir 
de şart koymuş. 

“Peki,” demişler ve içmeye teşebbüs etmişler. Fakat kaşık-
lar uzun geldiğinden bir türlü döküp saçmadan götüremiyor-
lar ağızlarına. En sonunda bakmışlar beceremiyorlar, öylece aç 
kalkmışlar sofradan.

Bunun üzerine, “Şimdi,” demiş ermiş, “Sevgiyi gerçekten bi-
lenleri çağıralım yemeğe.” Yüzleri aydınlık, gözleri sevgi ile gü-
lümseyen, ışıklı insanlar gelmiş oturmuş sofraya.

“Buyrun” deyince her biri uzun boylu kaşığını çorbaya dal-
dırıp, sonra karşısındaki kardeşine uzatarak işmişler çorbala-
rını. Böylece her biri diğerini doyurmuş ve şükrederek kalk-
mışlar sofradan.

“İşte” demiş ermiş “Kim ki hayat sofrasında yalnız kendini 
görür ve doymayı düşünürse o aç kalacaktır. Ve kim kardeşini 
düşünür de doyurursa o da kardeşi tarafından doyurulacaktır. 
Şüphesiz şunu da unutmayın: “Hayat pazarında alan değil, ve-
ren kazançlıdır her zaman.”

فْلَى * الَْيَدُ الْعُلْيَا خَيْرٌ مِنَ الْيَدِ السُّ
“Veren al, alan elden üstündür.”



RAGIP GÜZEL

390

Paylaşmak, eldekini ikram etmek fazilettir. Müminin şiarıdır. 
Her yapılan yardım, fakire uzatılan her iyilik, Allah-u Teâlâ’yı 

memnun eder. 
Resûl-ü Ekrem (s.a.v.) Efendimiz buyurdular:
“Allah-u Teâlâ kıyamet günü şöyle buyuracaktır:
-Ey Âdemoğlu! Ben hastalandım, beni ziyaret etmedin. Kul 

der ki:
-Ya Rabbi! Ben seni nasıl ziyaret edebilirim ki? Sen âlemlerin 

Rabbisin. Allah-u Teâlâ buyurur:
-Bilmiyor musun? Falan kulum hastalandı da sen onu zi-

yaret etmedin. Eğer onu ziyaret etseydin beni onun yanında 
bulacaktın. Ey Âdemoğlu! Ben acıktım, sen beni doyurmadın.

-Ya Rabbi! Ben sen nasıl doyurabilirim ki? Sen âlemlerin 
Rabbisin.

-Bilmiyor musun? Falan kulum senden yemek istedi de onu 
doyurmadın. Eğer sen onu doyursaydın beni onun yanında bu-
lurdun. Ey Âdemoğlu! Senden su istedim de bana su vermedin. 

-Ya Rabbi! Sen alemlerin Rabbisin. Ben sana nasıl su vere-
bilirim ki?

-Falan kulum senden su istedi, sen ona su vermedin. Eğer 
ona su verseydin şimdi onu katımda bulurdun.”438

Ve Rabbimiz (c.c.) buyurur:

َ بِمَا  ِ اِنَّ اللّٰ مُوا لِأنَْفُسِكُمْ مِنْ خَيْرٍ تَجِدُوهُ عِنْدَ اللّٰ وَمَا تُقَدِّ
تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ *

“Kendiniz için önden gönderdiğiniz her hayrı, Allah katında 
bulacaksınız. Şüphesiz Allah, yapmakta olduklarınızı çok iyi 
görendir.”439

438	 Müslim: 43 (1990)
439	 Bakara Sûresi: 110



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

391

İnsan önden gönderdiklerini Allah katında bulacaktır. Yap-
tığı yardımları, iyilikleri orada görecektir.

Hz. İsa, havarilerine dedi ki:
“Ateşin ve toprağın yemediğini çoğaltın!” 
“Bu nedir?” diye sordular. 
“İyilik yapmaktır,” dedi. 
İyiliğin karşılığını hem dünyada hem de ahirette görür. 
Hadis-i şerifte buyuruldu:

ِ تَعَالَى  مَا مِنْ مُسْلِمٍ كَسَا مُسْلِماً ثَوْباً اِلاَّ كَانَ فِى حِفْظِ اللّٰ
مَا دَامَ عَلَيْهِ مِنْهُ خِرْقَةً *

“Bir Müslüman bir Müslümana bir giyecek giydirirse o giy-
dirdiğinden o insanın üzerinde bir parça kaldığı müddetçe 
Allah’ın himayesinde olur.”440

440	 Camiü’s-Sağir: 2/130





393

AÇLARI DOYURMAK

İnsanın mahşer günü, güneşin bir mızrak boyu alçaldığı, her 
şeyi yakıp kavurduğu zaman nasıl gölgeleneceğini, kimlerin 

buna hak kazanacağını Peygamberimiz (s.a.v.) haber verir:
“Üç amel vardır ki onları kim yaparsa Allah onları arşın göl-

gesinden başka gölgenin bulunmadığı kıyamet gününde arşın 
gölgesinde gölgelendirecektir. Bu üç amel şudur:

1-Soğuk-sıcak demeden ve her türlü zorluğa karşı abdest al-
mak,

2-Karanlık gecelerde mescide gitmek,
3-Açları doyurmak.”441

Açlara yedirmek insanı kurtaracak olan amellerdendir. Ve 
cennete girmeye vesile olan faziletlerdir. 

Allah Resûl’ü (s.a.v.) cennete girmeye vesile olacakları şöyle 
sıralamaktadır:

“Size, cennete girmeye vesile olacak şeyleri haber vereyim 
mi? bunlar:

1-Cihad etmek,
2-Allah yolunda vuruşmak,
3-Misafire yemek vermek,
4-Namazı vaktinde kılmaya özen göstermek,
5-Soğuk gecelerde güzelce abdest almak,

441	 Camiü’s-Sağir: 1/117



RAGIP GÜZEL

394

6-Allah için yemek yedirmek.”442

Mahşer günü Allah-u Teâlâ, dünyada fakir bıraktığı kulla-
rına şu emri verecektir:

“Ey fakirler topluluğu! Size kim bir parça ekmek yedirdiyse 
bir yudum su içirdiyse onları arayıp bulun. Ellerinden tutup 
sonra da cennete götürün!”

Yardım yapanlar, açları doyuranlar hem öyle bir cennet köşk-
lerinde olacaklardır ki herkes ona imrenecektir.

Hadis-i şerifte buyuruldu:

بِاللَّيْلِ  وَصَلَّى  يَامَ  الصِّ الْكَلامََ   الطَّعَامَ وألَانَ  اطَْعَمَ 
والنَّاسُ نِيَامٌ *

“Cennette, dışarıdan içerisi, içeriden dışarısı görünen köşk-
ler vardır. Allah bu köşkleri; 

1-Yemek yediren,
2-Yumuşak söz söyleyen,
3-Oruca devam eden, 
4-İnsanlar uykuda iken kalkıp namaz kılanlar için hazırlamıştır.”443

Peygamberimizin ashâbı, kendileri ihtiyaç içinde olmala-
rına rağmen açı doyururlardı. Din kardeşlerini düşünürlerdi. 
Allah-u Teâlâ onları Kur’an-ı Kerim’de methediyor:

وَيؤُْثِرُونَ عَلَى انَْفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ *
“Kendilerinin ihtiyacı olsa bile onları öz canlarından daha 

üstün tutarlar.”444

Onlar, fedakârlığın zirvesinde isar mertebesinde olan ha-
yırseverlerdi. 
442	 Camiü’s-Sağir: 1/98
443	 Tergib ve’t-Terhib: 2/63
444	 Haşir Sûresi:9



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

395

Bu ayetin tesfirinde şu olay anlatılır:
“Ebû Hureyre üç gündür bir şey bulup yiyememişti. Buna 

muttali olan Peygamberimiz Aleyhisselâm Ebû Talha’ya işaret 
buyurarak doyurmasını ister. 

Ebû Talha, Ebû Hureyre’yi alarak evine getirir. Hanımına 
yemek hazırlamasını söyler. Hanımıyla aralarında şu konuşma 
geçer:

-Bize yemek hazırla.
-Bir tas çorbadan başka bir şeyimiz yok. Biz su ile oruca 

kalkıp, çorbayı da çocuklarımıza yedireceğim. Çocuklar bir-
kaç gündür çorba, çorba deyip ağlıyorlar.

-Peygamberin işaretiyle geldik, sen çorbayı getir hele. 
-İkinize yetmez. Sen yersen o aç kalacak, o yerse sen aç ka-

lacaksın. 
-Biz yemeğe başlayınca sen gel. Işığı fazlalaştırmak gaye-

siyle söndür. Ben yer gibi yaparım. Yeter ki Ebû Hureyre ye-
sin ve doysun. 

Üç gündür aç olan iki adam bir tas çorbanın başına oturur-
lar. Bu arada Ebu Talha’nın hanımı gelir. Işığın az yandığını 
şikâyetle çoğaltmak amacıyla fazlalaştırayım deyip, hissettir-
meden söndürür. Karanlıkta yemeğe başlanır. Kimse kimsenin 
ne yaptığını görmez. 

Ebu Talha’nın kaşığı çorba tasına değiyor ama boş olarak 
çıkıyordu. Böylece Ebu Talha bir lokma dahi yiyemeden Ebû 
Hureyre doydu. 

Sabah namazına Mescid-i Nebevi’ye gittiler. Peygamberimiz 
namazdan sonra tebessüm buyurup onlara sordu:

-Bu akşamı nasıl geçirdiniz. Allah-u Teâlâ sizleri meth bu-
yurdu ve gelen ayet-i celileyi okudu.”445

445	 Hâzin Tefsiri: 4/249



RAGIP GÜZEL

396

Ümmeti Muhammed’in özelliği bu yardımlaşmadır. Açları 
doyurmadır. 

Hz. Ömer (r.a.) diyor ki:
“Resûlullah’ın ashâbından birine bir koyun kellesi hediye 

edilir. O:
-Kardeşim filan benden daha muhtaçtır, dedi ve kelleyi ona 

gönderdi. O da aynı şekilde düşünerek başkasına gönderdi.
Nihayet o koyun kellesi, yedi evi dolaştıktan sonra tekrar 

birinci sahibinin evine geldi.”446

Rabbimiz (c.c.) beyan buyurdu:

هِ مِسْكِيناً وَيَتِيماً وَاسَِيراً * اِنَّمَا  وَيطُْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّ
ِ لاَ نرُِيدُ مِنْكُمْ جَزَاءً وَلاَ شُكُوراً * نطُْعِمُكُمْ لِوَجْهِ اللّٰ

“Onlar, kendi canları çekmesine rağmen yemeği yoksula, ye-
time ve esire yedirirler. 

-Biz sizi Allah rızası için yemek yediriyoruz. Sizden ne bir 
karşılık ne de bir teşekkür beklemiyoruz.”447

Hz. Ali ve eşi Hz. Fatıma, bir adak orucu tutuyorlardı. Bi-
rinci gün arpa unundan yapılmış bir iftar vaktini bekliyorlardı. 
İftar edecekleri vakit bir yoksul kapıya geldi. O gün yiyecekle-
rini o yoksula verdiler. Kendileri su ile iftar ettiler.

İkinci gün yine iftar vakti bir yetim geldi. O gün yiyecekle-
rini de o yetime verip kendileri su ile oruçlarını açtılar.

Üçüncü gün de iftar vaktinde kapılarına bir esir geldi. Yi-
yeceklerini o esire bağışladılar. Bu sefer de bu suretle üç gün 
üstüste aç kaldılar. 
446	 İhya-yı Ulûmiddin: 3/177
447	 İnsan Sûresi: 8-9



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

397

Allah-u Teâlâ Kur’an-ı Kerim’de onların bu fedakârlıklarını 
meth buyurmuştur.448

Hz. Ömer (r.a.)’den rivayet edilen bir hadis-i şerife göre Pey-
gamberimiz (s.a.v.) şöyle buyurmuşlardır:

“Üç şey vardır ki helak edicidir.
Üç şey vardır ki kurtarıcıdır.
Üç şey vardır ki günahlara kefarettir.
Üç şey vardır ki kişinin derecesini yükseltir.
Helak ediciler şunlardır:
1-Cimrilik yapmak.
2-Nefsin kötü arzuları peşinden koşmak. 
3-Ameline güvenip, kendini garantide sanmak.
Kurtarıcılar şunlardır: 
1-Öfkeliyken bile adil davranmak.
2-Fakirlikle de zenginlikte de inkisap etmek.
3-Gizlide de açıkta da Allah’tan korkmak.
Günahlara kefaret olan üç şey şunlardır:
1-Bir vakti kıldıktan sonra diğerini beklemek.
2-Şiddetli soğuk günlerde abdest almak.
3-Cemaate devam etmek.
Kişinin derecesini yükselten şeyler de şunlardır:
1-Yemek yedirmek,
2-Selamı yaymak, 
3-İnsanlar uykuda iken kalkıp namaz kılmak.”449

İnsan, açları doyurmakla bir eksikliğe uğramaz. Malında ve 
servetinde bir azalma olmaz. O, Allah yolunda bir yardımdır. 
Arttıracak olan Allah’tır. 

Rabbimiz (c.c.) buyurdu:
448	 Hâzin Tefsiri: 4/340
449	 Camiü’s-Sağir: 1/119



RAGIP GÜZEL

398

زْقَ لِمَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَهُ وَمَا  قُلْ اِنَّ رَبِّى يَبْسُطُ الرِّ
زِقِينَ * انَْفَقْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَهُوَ يخُْلِفُهُ وَهُوَ خَيْرُ الرَّ

“De ki:
-Gerçekten Rabbim, kullarından dilediğine rızkı bol bol ve-

rir. Dilediğine de kısar. Siz Allah yolunda ne harcarsanız har-
cayın O, onun karşılığını verir. Çünkü Allah, rızık verenlerin 
en hayırlısıdır.”450

İhtiyaç sahiplerine yardımda bulunmak, malı eksiltmez. 
Hadis-i Şerif’te buyuruldu:
“Allah için harca ki sana da bol verilsin.”451

“Anadolu evliyasından olan Beyzade Efendi, bir sene hacca 
gitmeye karar verdi. Arkadaşlarıyla anlaşıp para biriktirmeye 
başladı. Hanımı o sene hamile idi. Bir gün hanımı yatakta ya-
tarken dışarıdan et kokusu gelir. Canı bu etten yemek ister ve 
Beyzade Efendiye; ‘Efendi! şu kızarmış et kimlerde pişiyorsa 
git benim hatırım için bir parça isteyiver. Canım çekti’ deyince, 
Beyzade Efendi;

‘Heey Hatun heey! Bu kadar zenginliğimiz boşunaymış me-
ğer. İstediğin et olsun, kebap olsun. Hemen çarşıya gidip en ala-
sından sana kebap getiririm’ cevabını verdi. Hanımın ısrarla 
bu kızaran etten istemesi üzerine Beyzade Efendi üzgün bir şe-
kilde dışarı çıktı. Bu kokunun fakir bir komşularının evinden 
geldiğini anladı. Utanarak kapıyı çaldı ve ayaküstü mevzuyu 
söyledi. Kapıyı açan kadıncağız: ‘Olmaz Efendim! Pişirdiğim 
et size layık değildir!’ dedi. Beyzade Efendinin ısrarı üzerine 
kadın gerçeği söylemek mecburiyetinde kaldı ve:

‘Efendim! Üç günden beri çoluk çocuk açız. Çocukların ağla-
malarına fazla dayanamadığım için sokakta bir köpek yakalayıp 
450	 Sebe Sûresi: 39
451	 Müsned: 2/242



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

399

kestim. İşte kızaran et budur, çocuklarımın seslerinin kesilmesi 
için kızartıyorum. Onları oyalıyorum’ dedi. Bu durum karşı-
sında gözleri yaşaran Beyzade Efendi, hemen evine dönerek 
hac için ayırdığı paranın büyük kısmını kadına verdi. Geri ka-
lanını çevresindeki fakirlere dağıttı ve hacca gitmekten vazgeçti.

Arkadaşlarıyla kararlaştırdıkları gün gelince, Beyzade Efendi 
arkadaşlarına hacca gidemeyeceğini söyledi. Sebebini öğrenmek 
istedilerse de Beyzade Efendi söylemedi. Bunun üzerine arka-
daşları yola koyuldu. Uzun ve zahmetli bir yolculuktan sonra 
Mekke’ye varan arkadaşları hayret içinde kaldılar. Çünkü Bey-
zade Efendi kendilerinden önce gelmişti. Bazıları; ‘Eğer bizden 
sonra yola çıkmış olsaydı, mutlaka bizi gelip geçerdi. Biz de onu 
görürdük. Ama böyle bir şey olmadı’ dediler. Kâbe’nin tavafı es-
nasında namaz kılarken Arafat’a çıkarken hep en ön saflarda 
Beyzade Efendiyi gördüler. Harput’a döndüklerinde Beyzade 
Efendiye bu durumun hikmetini sordular. O da; ‘Hayır ve ha-
senat yüzünden. Siz Kâbe’ye yürümekle mi varıldığını sanırsı-
nız?’ dedikten sonra, olanların hepsini anlattı. Bundan sonra 
Harput’ta fakirler hiçbir zaman muhtaç duruma düşmedi. Zen-
ginler fakir aramak için yarıştılar.’452

452	 Evliyalar Ansiklopedisi: 4/75





401

MERHAMET EHLİ

Allah’a inanan, ahiret hayatının varlığını kabul eden insan, 
duygulu ve yufka yüreklidir. Cenneti kazanmanın yolunu 

arayan kullar, ilk vazife olarak kalplerini yumuşatmak ve insan-
lığa fayda sağlamak amacını güderler. Onlar bilirler ki cennet, 
sadece amel ile kazanılmaz. Resûl-ü Ekrem (s.a.v.) Efendimizin 
buyurdukları gibi gönül kazanmak, temiz duygulu olmak, yar-
dımseverlik gibi huylar ancak merhametli insanlarda bulunur. 

Hadis-i Şerif’te buyuruldu:

تِى لَمْ يَدْخُلُ الْجَنَّةَ بِكَثْرَةِ صَلاةٍَ وَلاَ صَوْمٍ وَلاَ  اِنَّ بُدَلاءَِ امَُّ
ِ وَسَخَاوَةَ الْأنَْفُسِ وَسَلامََةِ  صَدَقَةٍ وَلَكِنْ دَخَلُوهَا بِرَحْمَةِ اللّٰ

دُورِ * الصُّ
“Benim ümmetimin iyileri cennete çok namaz kılmakla, çok 

oruçla ve çok sadaka ile giremezler. Lakin Allah’ın rahmetiyle 
kalplerinin temizliği ve ruhlarının cömertliği ile Allah’ın rah-
metine mazhar olmaları sebebiyle girerler.”453

Kalplerinde temiz duygu, insanlara ve diğer canlılara karşı 
merhametli davranmak suretiyle Allah’ın rahmetine nail olur-
lar. Bundan dolayı cennete talip olanlar, Allah’ın emrini yerine 
getirdikleri gibi insanlara karşı da merhametli davranırlar. 
453	  Tergib ve’t-Terhib: 3/551



RAGIP GÜZEL

402

Yüce Allah (c.c.) buyurur:

وَاحْفِضْ جَنَاهَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ *
“İnsanlara şefkat kanatlarını indir!”454

Yumuşak huyluluk, merhametli olmak, kanat alçaltmak ola-
rak ifade buyurulmuştur. Zira her müminde mutlaka şefkat ve 
merhamet bulunması gerekir. 

Mümin o kadar güzel huylu, o kadar merhametlidir ki bu şef-
kati her durumda din kardeşlerine de tavsiye eder. Din kardeş-
lerinin ahirette amel defterlerinin sağından alabilmeleri, cen-
nete nail olabilmeleri için sabrı ve merhameti tavsiye etmeyi 
ihmal etmez. Zira Rabbimiz ahiret kurtuluşunun beratı olan 
amel defterini sağdan almanın ancak bu güzel huylarla müm-
kün olduğunu beyan buyurur:

بْرِ  وَتَوَا صَوْا بِالْمَرْحَمَةِ * وَتَوَا صَوْا بِالصَّ
“Birbirlerine sabrı tavsiye edenlerden ve birbirlerine acımayı 

öğütleyenlerden olmak…”455

Her halinde merhametli olmayı düşünen, tavsiye eden sa-
bırlı insan mutlaka kurtuluşa erecektir. 

İnanmış insanlar bir beden gibidirler. Her biri bir bedenin 
uzvunu teşkil etmektedirler. Sevgili Peygamberimiz (s.a.v.) mü-
minleri öyle tarif buyurmuştur:

“Müminler birbirini sevmede, merhamet etmede, yardımlaş-
mada bir vücut gibidirler. Vücudun bir organı hastalandığında 
bütün vücut uykusuzluk ve ateşle onun acısına ortak olur.”456

Mümin, din kardeşlerinin dertleriyle dertlenir, sevinciyle se-
vinir. Bütün Müslümanların iyi olmalarını ister. Merhametin, 
iyiliğin kaybolmaması için gayret gösterir.
454	  Hicr Sûresi: 88
455	  Beled Sûresi: 17
456	  Fethü’l-Kebir: 3/132



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

403

Devesiyle birlikte çölde ilerleyen bir bedevi, güçlükle yürü-
yen sıcaktan dudakları kurumuş bir adama rastlar. Susuzluk-
tan dili damağı kuruyan adam, bedeviyi görünce su ister. Be-
devi, devesinden inerek, adama su verir. Suyu içen adam, aniden 
bedeviyi iter ve hemen deveye atladığı gibi kaçmaya başlar. Bu 
olaya şaşıran bedevi, adamın arkasından bağırarak:

“Tamam, deveyi al git ama senden bir ricam var. Sakın bu 
olayı kimseye anlatma!”

Bedevinin bu isteğini tuhaf bulan hırsız, biraz yavaşlayıp 
nedenini sorar. Bedevi:

“Eğer anlatırsan bu olay her yere yayılır ve insanlar bir daha 
çölde muhtaç birini görürlerse asla yardım etmezler!”

Ne kadar ince bir düşüncedir bu…
Toplumun merhametten uzaklaşmamasını en zor anında 

bile düşünmüş.
Sevgi, saygı ve güzellikler hep merhametli insanlarda bu-

lunmaktadır. Dinin esası da budur zaten.
İmam Gazalî’nin kardeşi Şeyh Ahmed, ağabeyine şöyle de-

miştir:
“Senin bütün ilmini iki cümlede topluyorum:
1-Allah’ın emrine hürmet,
2-Allah’ın yarattıklarına merhamet.”
Allah Resûl’ü (s.a.v.) ihtiyaçların merhametlilere arz edilme-

sini tavsiye buyurmuşlardır:
“İhtiyaçlarınızı ümmetimin merhametli olanlarından iste-

yin ki yerine getirilsin ve umduğunuza eresiniz. Çünkü Allah 
buyurdu:

-Rahmetim kullarımın merhametli olanlarının yanındadır.
İhtiyaçlarınızı katı kalplilerden istemeyiniz. Zira yerine geti-

remezsiniz ve umduğunuzu bulamazsınız. Çünkü Allah buyurdu:
-Benim gazabım katı kalplilerin yanındadır.”457

457	  Râmuzü’l-Ehadis: 73



RAGIP GÜZEL

404

Yardımlaşma fazileti, merhametli insanların özelliklerin-
dendir. Merhamet sahibi olanlar başkalarına yardım etmek-
ten sevinç duyarlar. Yardım yapmayı kendileri için bir vazife 
telakki ederler. Yardımsever insanlar öyle çoktur ki yardım 
yapacak, işini görecek zavallıları ararlar. Bunun için de çeşitli 
yollara başvururlar. 

Ünlü İtalyan sinema sanatçısı Vittorio de Sica anlatıyor:
“İtalya’da Napoli’nin kenar mahallelerinden birinde bir ca-

fede kahve içerken gördüğü bir hadise; içeri giren bir müşteri, 
garsona ‘Due caffee, uno sospeso’ (2 kahve, biri askıda), der. İki 
kahve parası verir, bir kahve içip çıkar. Garson, tezgâhın üze-
rindeki çiviye bir küçük kâğıt asar.

Biraz sonra içeri iki kişi girer. Onlar da ‘Trio caffee, uno 
sospeso’ (3 kahve, biri askıda), derler. Üç kahve parası verip, 
iki kahve içip giderler. Garson tezgâhın üzerindeki çiviye kü-
çük bir kâğıt daha asar.

Bir süre sonra, cafeye kıyafeti biraz eski püskü belli ki fakir 
biri girer. “Uno caffee, sospeso’ (bir kahve, askıdan) der. Garson 
kahvesini uzatır, fakir adam kahvesini içer parasını ödemeden 
çıkar gider. Garson, tezgâhın üzerine asmış olduğu kâğıtlardan 
bir tanesini indirir. 

Merhamet duygusu, kalbin yumuşaklığının alametidir. Mü-
layim olan kalp sahiplerinden daima güzellikler çıkar. Fenalık 
düşünmezler. 

Peygamberimiz (s.a.v.) kalp yumuşatan yollara işaret buyurur:

اتَُحِبُّ انَْ يَلِينَ قَلْبُكَ؟ اِرْحَمِ الْيَتِيمَ وَامْسَحْ رَاْسَهُ وَاطَْعِمْهُ 
مِنْ طَعَامِكَ يَلِنْ قَلْبُكَ وَتُدْرِكَ حَاجَتَكَ *

“Kalbinin yumuşamasını ve ihtiyacına kavuşmayı ister misin?
Öyle ise:



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

405

Yetime merhamet et. Başını okşa.
Yiyeceğinden ona yedir.
Kalbin yumuşasın ve ihtiyacına kavuşasın.”458

Tarihte İkinci Ömer diye adaletiyle ve iyilikleriyle meşhur 
olan Abbasi Sultanı Ömer bin Abdülaziz şöyle demiştir:

“Allah katında en sevimli hasletler üçtür:
1-Gücü yettiği takdirde affetmek,
2-Hiddet anında kendine hâkim olmak,
3-Allah’ın kullarına şefkatle ve merhametle muamele etmek.
Bunları yapan kimse Allah’ın merhametine mazhar olur.”
İlahi hüküm şudur:

مَنْ لاَ يَرْحَمُ لاَ يغُْفَرُ وَمَنْ لاَ يَغْفِرْ لاَ يغُْفَرُ لَهُ *
“Merhamet etmeyene merhamet edilmez. Bağışlamayan, 

bağışlanmaz.”459

Peygamberimiz (s.a.v.) şöyle haber vermişlerdir:
“Bir köpek bir kuyunun etrafında dolaşıyordu. Susuzluk-

tan ölmek üzere idi. Derken Ben-i İsrail’den ahlâksız bir kadın 
onu gördü. Hemen ayağındaki pabucunu çıkardı. Kuyudan su 
çekti ve köpeği suladı. Bundan dolayı Allah onun günahlarını 
bağışladı.”460

Hicretin sekizinci yılıydı. Peygamberimiz (s.a.v.) büyük bir 
ordunun başında Mekke’ye doğru ilerlerken, Arç vadisinde, yol-
ları üzerinde yeni doğmuş yavrularını emziren bir köpek gör-
düler. Peygamberimiz (s.a.v.) derhal Cuayl b. Suraka adlı sa-
habiyi çağırdı ve süt emen yavruların önünde durarak onları 
atlardan korumasını ve ordu geçinceye kadar orada nöbet tut-
masını istedi.
458	  Camiü’s-Sağir: 1/6
459	  Müsned: 4/365
460	  Tergib ve’t-Terhib: 3/210



RAGIP GÜZEL

406

Emir hemen yerine getirildi, ordunun yolu yana kaydırıldı. 
Böyle İslâm’ın kâinatı kuşatan rahmetinden aciz ve zayıf yav-
rular da hisselerine düşen payı almış oldu.461

Her can taşıyana merhamet edilmeli.
Dalgalar sebebiyle sahile vuran denizyıldızlarını teker teker 

denize bırakan birine oradan geçen soruyor:
“Kilometrelerce sahilde binlerce denizyıldızı var. Bunların 

hepsini denize bırakamayacağına göre ne fark eder ki?”
Merhametli adam bir denizyıldızını alıp denize bıraktıktan 

sonra şöyle der:
“İşte bunun için fark eder!”
Bitkilere karşı bile merhamet gerekli. Onların korunması, 

bakımı bile insana sevap kazandırmaktadır. 
Allah-u Teâlâ’nın Rahim ismi, Rahman ismi insanlara bi-

rer lütuftur. Allah-u Teâlâ’nın rahmeti sebebiyle insanlar bir-
birlerine acırlar. Birbirlerini sever ve yardımlaşmada bulu-
nurlar. Sevgi ve muhabbet, yardımlaşma ve dayanışma o ilahi 
rahmetin eseridir.

Rabbimiz (c.c.) buyurdu:

ِ لِنْتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَظاً غَلِيظَ الْقَلْبِ  فَبِمَا رَحْمَةٍ مِنَ اللّٰ
وا مِنْ حَوْلِكَ * لانَْفَضُّ

“Allah’tan bir rahmet ile onlara yumuşak davrandın! Şayet 
Sen kaba, katı yürekli olsaydın, hiç şüphesiz etrafından dağı-
lıp giderlerdi.”462

Rahmet ve merhamet peygamberi insanlığa örnek olmuştur.
Resûlullah (s.a.v.) Efendimiz yanından geçerlerken Yahudi-

ler aksırır dururlardı ki Peygamber Efendimizin (s.a.v.) onlara:
461	  Subül-ül Hüda ver Reşâd: 7/51
462	 Âli İmran, 159



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

407

يَرْحَمُكُمُ اللّٰ
“Allah merhamet buyursun.” demesini beklerlerdi. Peygam-

berimiz (s.a.v.) onlar aksırdıklarında şöyle buyururdu:

يَهْدِيكُمُ اللّٰ
“Allah size hidayet versin!”
Merhamet peygamberi onların hidayete ermeleri için dua 

ediyordu.
İlahi merhamet sebebiyle hem dünyada hem de ahirette mü-

minler hissedar olacaklardır.
Hadis-i şerifte buyuruldu:
“Şüphesiz Allah-u Teâlâ gökleri ve yeri yarattığı gün, yüz rah-

met de yaratmıştır. Her bir rahmet, gök ve yerin arasını doldu-
rur. Bunlardan bir tanesini yeryüzüne indirmiş, bu tek rahmet 
sayesinde anneler yavrularına; vahşi hayvanlar, kuşlar birbir-
lerine şefkat beslerler. Doksan dokuz rahmeti de yanında tut-
muştur. Kıyamet günü geldiğinde bu doksan dokuzu, o bir ile 
yüze tamamlayacaktır.”463

Hayvanlardaki acıma duygusu da işe o yüzde bir rahmetin 
tecellisindendir. 

“Bu bir parça rahmet sebebiyledir ki yaratıklar birbirlerine 
acırlar. Öyle ki kısrak yavrusuna dokunma korkusuyla ayağını 
kaldırır.”464

Hayvanlardaki acıma hissi, merhamet de ilahi bir lütuftandır.
Anası ölen bir kedi yavrularını emziren dişi köpeklere rast-

lanır. Hatta kurt yavrusunu emziren, peşinde gezdiren bir kö-
pek bile görülmüştür.

Hep o ilahi merhametten…
463	  Müslim-Tevbe: 21
464	  Camiü’s-Sağir: 2/124



RAGIP GÜZEL

408

Merhamet timsali Peygamberimiz (s.a.v.) Mute savaşına çı-
kan askerlere şu talimatı veriyordu:

“1-İbadet yerlerine ve ibadet edenlere dokunmayacaksınız.
2-Kadınlara, çocuklara ilişmeyeceksiniz.
3-Yaşlılara, pir-i fanilere zarar vermeyeceksiniz.
4-Ağaçları kesmeyecek, yakmayacaksınız.
5-Evleri yıkmayacaksınız.”
İslâm merhamet dinidir. İnsanlık ve medeniyet merkezidir.
Gayr-i müslimlerde merhamete rastlanamaz.
Fransız VII. Lui (1180) Vitri şehrini aldığı zaman kiliseleri 

ateşe vermişti. 1300 kişiyi de yaktırmıştı. Sonra pişman oldu. 
Buna karşılık da yakan askerleri öldürttü. 

Almanya’nın Lubeck şehrine iki kuleli şatonun zemin ka-
tında gayr-i Müslimlerin işkence aletleri hala durmaktadır.

Peygamberimiz (s.a.v.) şöyle beyan buyurmuşlardır:
“Dört şey Müslümanların senin üzerindeki haklarındandır:
1-İyilerine yardım etmen,
2-Günahkârlar için mağfiret dilemen,
3-Geriden gelenler için dua etmen,
4-Günahtan dönüp tevbe edenleri de sevmen.”
Bunları hep merhametten kaynaklanan faziletlerdir.
İnsanlara karşı merhametli olmak. Onların selâmetini di-

lemek, iyimser olmak, iyi dileklerdendir. 
Yüce Allah, merhamet sahibi olanlardan eylesin!
Her Müslümanı da katı kalplilerin şerlerinden, tuzakların-

dan muhafaza etsin. Âmin!



409

SADAKA VERMEK

Her nimeti veren Allah’tır. Yüce Allah verdiği nimetlerden 
ihtiyacı olanlara verilmesini de emir buyurur. Bunun için 

zekât ve fitre gibi verilmesi mutlaka gerekli olan miktarların dı-
şında nafile olarak da fakirlere yardım edilmesi hem dinin hem 
de insanlığın gereğidir.

Sadaka veren, kendi faydasına vermiş olur. Hadis-i şerifler 
bunu güzelce açıklamaktadır. Sadaka veren müminler bu yar-
dımları sebebiyle birçok menfaatlere de nail olurlar. 

1-Sadaka veren, Allah’ın kendisine ikram buyurduğu nimet-
lerden verdiği için Allah onun malını daha fazlalaştırır.

Hadis-i Şerif’te buyuruldu:

دَقَةَ لاَ تَزِيدُ الْمَالُ اِلاَّ كَثْرَةً * اِنَّ الصَّ
“Sadaka ancak malı çoğaltır.”465

“Her günün sabahı iki melek iner. Biri der ki:
-Allah’ım, sadaka verenin yerini doldur. Diğeri de der ki:
-Cimrilik yapana telef ver.”466

“Rızkının bollaşması için sadaka vererek Allah’tan yardım 
isteyin.”467

465	 Camiü’s-Sağir: 1/71
466	 Muhtârü’l-Ehadis: 133
467	 Camiü’s-Sağir: 1/34



RAGIP GÜZEL

410

“Gücünün yettiği kadar israfa kaçmadan sadaka ver. Cimri-
lik etme ki Allah da senden ihsanını kesmesin.”468

Sadaka vermek, malın artması demektir. Ağaçlar mevsi-
minde budandıkça meyveleri çok olur. Üzüm asmaları her yıl 
budandığı için verim fazlalaşır. Suyu alınmazsa kuyunun suyu 
kesilir, damarları körlenir. 

İşte bunun gibi sadakalar da malın çoğalmasına vesiledir. 
Hadis-i Kudsî’de buyuruldu:
“İnfak et, infak bulasın.”469

2-Verilen sadakayı Allah-u Teâlâ büyüterek, fazla olarak 
kaydeder. 

Peygamberimiz (s.a.v.) buyurdular:
“Allah sadakayı kabul eder. Onu en güzel bir şekilde mu-

hafaza ederek çoğaltır. Sizden birinizin atın yavrusunu büyüt-
tüğü gibi büyütür. Öyle ki bir lokma Uhud Dağı kadar büyür.”470

“Kul bir parça ekmeği sadaka olarak verir. Bu Allah katında 
Uhud Dağı kadar büyür.”471

3-Sadakalar fenalıkların gelmesini önler. 
Resûlullah Efendimiz (s.a.v.) buyurdular:

وءِ * دَقَةُ تَسُدُّ سَبْعِينَ بَاباً مِنَ السُّ الصَّ
“Sadaka yetmiş çeşit kötülüğü önler.”472

4-Sadaka vermek hastalıkların tedavisine yardımcıdır.
Hadis-i Şerif’te buyuruldu:
“Malınızı zekâtla koruyunuz. Hastalıklarınızı sadaka ile te-

davi ediniz. Belâları dua ile geri çeviriniz.”473

468	 Müsned: 6/139
469	 Muhtârü’l-Ehadis: 106
470	 Müsned: 2/268
471	 Camiü’s-Sağir: 1/72
472	 Râmuzü’l-Ehadis: 217
473	 Muhtârü’l-Ehadis: 65



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

411

Sadaka verilenlerin hayır dualarını kazanmak ayrı bir nimettir. 
5-Sadaka ahiret âleminde müminin güvencesidir.
Hadis-i Şerif’te beyan buyuruldu: 
“Sadaka, Rabbin gazabını söndürür. Sahibini kötü ölüm-

den korur.”474

“Sadaka sahibinden kabir hararetini söndürür. Mümin kı-
yamet günü ancak verdiği sadakanın gölgesinde gölgelenir.”475

6-Sadaka ömrü arttırmaya da vesile olur. 
Peygamberimiz (s.a.v.) buyurdular:
“Gereği gibi sadaka vermek, iyilik yapmak, anaya babaya ih-

sanda bulunmak ve akraba ziyaretleri, üzüntüyü saadete çevi-
rir. Ömrü arttırır. Kötü şeylerden de korur.”476

Resûlullah Efendimiz (s.a.v.)’e Ashâb-ı Kirâm sordular:
”Ya Resûlullah! Sadakayı gizli mi yoksa açıktan mı verelim?”
Buna cevap olarak şu ayet-i celîle nail oldu:

ا هِىَ وَانِْ تُخْفُوهَا وَ تُؤْتُوهَا الْفُقَرَاءَ  دَقَاتِ فَنِعِمَّ انِْ تَبْدُوا الصَّ
ُ بِمَا تَعْمَلُونَ  ئَاتِكُمْ وَاللّٰ رُ عَنْكُمْ مِنْ سَيِّ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَيكَُفِّ

خَبِيرٌ *
“Sadakaları açıktan verirseniz ne güzel! Bununla birlikte, 

onları yoksullara verirken gizlerseniz bu sizin için daha hayır-
lıdır. Allah-u Teâlâ bu sebeple günahlarınızın bir kısmını ör-
ter. Çünkü Allah yapmakta olduklarınızdan haberdardır.”477

Sadaka deyince hem zekât hem de nafile tasaddukları kapsar. 
Genel olarak farz olan sadaka zekâttır. Vacip olan fitre, di-

ğerleri de sevap olarak verilen nafile sadakalardır. 
474	 Tirmizî, Zekat: 28
475	 Camiü’s-Sağir: 1/71
476	 Muhtârü’l-Ehadis: 91
477	 Bakara Sûresi: 271



RAGIP GÜZEL

412

Farz olan sadakaların yani zekâtın açıktan verilmesi daha 
makbuldür. Çünkü bu farz olduğu için bir görev olduğundan 
verilirken, bir gösteriş duygusu olamaz. Ayrıca diğer insanları 
da zekât vermeye özendirdiği için teşvik sevabı kazandırır.

Nafile denilen sadakalar, hayır ve yardım kabilinden olduğu 
için bunların gizli olarak verilmesi daha hayırlıdır. Hatta böyle 
verildiği takdirde sevabı daha fazla olacaktır. Gizli verilen sa-
dakada tamamen ihlas niyeti vardır. Gizli verildiği için açık ve-
rilen sadakadan yetmiş kat daha değerli olduğu hadis-i şerifte 
beyan buyurulmuştur.

Sadaka vermek o kadar makbul bir ibadettir ki bir sadaka 
sebebiyle üç kısım insan bu sadakanın sevabını kazanırlar. Al-
lah Resûl’ü (s.a.v.) buyurdular:

“Allah-u Teâlâ bir lokma ekmek, bir avuç hurma ve buna ben-
zer fakirlerin faydalandığı şeyler sebebiyle üç kişiyi cennete koyar:

1-Sadaka verilmesini emreden aile reisini,
2-Evin işini yürüten evin hanımını, 
3-Sadakayı fakirin eline veren hizmetçiyi.”478

Allah-u Teâlâ’nın rahmeti ve merhameti o kadar boldur ki 
Peygamberimiz (s.a.v.) sadaka verirken şu yolu ve niyeti de tav-
siye buyurmuştur:

“Ne olur, biriniz bir sadaka vermek istediğinde onu Müslü-
man olan anne-babası adına versin! 

Böylece anne ve babası onun sevabına nail olur. Kendisi de 
bir o kadar sevap kazanır. Onların sevabından da hiçbir şey 
eksilmez.”479

Ölüler adına, onlar namına sadaka ve haccın dahi sevabı-
nın ölülere gideceği, onların faydalanacağı da hadislerde bil-
dirilmiştir.480

478	 Camiü’s-Sağir: 1/66
479	 Râmuzü’l-Ehadis: 376
480	 Ebu Davud, Vesâyâ: 16



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

413

Sadaka verilirken akrabaların düşünülmesi de sadakadan 
kazanılacak sevabı iki misline çıkarır. Zaten zekât verirken de 
sadaka ve yardımlar konusunda da önce yakınlar gözetilmelidir. 

Hadis-i şerifte buyuruldu:

فُ اجَْرُهَا مَرَتَيْنِ * دَقَةَ  عَلَى ذِى قَرَابَةٍ يضَُعِّ اِنَّ الصَّ
“Akrabalara verilen sadakanın sevabı iki kat olarak verilir.”481

حِيمِ الْكَاشِحِ * دَقَةُ عَلَى ذِى الرَّ دَقَةِ الصَّ افَْضَلُ الصَّ
“En üstün sadaka, kötülük düşünen akrabaya verilendir.”482

Ramazan ayı içinde verilen sadakaların da en faziletli sa-
daka olduğunu Peygamberimiz (s.a.v.) beyan buyurdular:

دَقَةِ فِى رَمَضَانَ * افَْضَلُ  الصَّ
“En faziletli sadaka Ramazanda verilendir.”483

Sadaka verirken acele edilmesi de bir müminin görevleri 
arasındadır. İleride zenginliğin çoğalıp sadaka verilecek kim-
senin kalmayacağı bildirilmiştir.

Her insan kendi sağlığında sadaka vermelidir. Ne zaman ne 
olacağı, başına ne geleceği belli olmaz. Bunun için Peygambe-
rimiz Aleyhisselâm şöyle buyurdular:

“En üstün sadaka sıhhatinin yerinde olduğu zaman dünya 
malına aşırı istekliyken, zenginliği umup fakirlikten korkarken 
verdiğin sadakadır. Sadakanı can boğaza gelip de: 

-Şu şey falanın olsun!
-Bunu filana verin! deyinceye kadar geciktirme.

481	 Camiü’s-Sağir: 1/71
482	 Müsned: 3/402
483	 Camiü’s-Sağir: 1/42



RAGIP GÜZEL

414

Dikkat et. O şeyler zaten onların olmuştur.”484 
“Her Müslüman sadaka vermelidir.” 
Ashab-ı kirâmdan bir zat:
“Şayet bulamazsa ne münasip görürsünüz?” dedi. Resûlullah 

Efendimiz (s.a.v.):
“Eliyle iş görür, çalışır. Böylece hem kendine faydalı olur 

hem de sadaka verir.”
“Eğer çalışmaya gücü yetmezse ne yapmaya münasip gö-

rürsünüz?”
“Güçlük içindeki ihtiyaç sahibine yardım eder” buyurdu. 
“Buna da güç yetiremezse ne yapmayı layık görürsünüz?” dedi. 
“İyiliği -veya hayrı- emreder” buyurdu. 
“Eğer bu kadarını da yapmayacak olursa neyi münasip gö-

rürsünüz?” diye sordu. Peygamber (s.a.v.):
“Fenalık yapmaktan kendini tutar, bu da bir çeşit sadaka-

dır” buyurdu.
Sadaka sadece mala mahsus değildir. Belki her şeyin kendi 

cinsinden bir sadakası vardır. Mesela evin sadakası ondan mi-
safirler için bir oda ayırmak, bedenin sadakası mazluma yardım 
etmektir. Her iyilik bir sadakadır. Güzel bir söz, fakir ve garip 
Müslümanın gönlünü almak, bunların hepsi birer sadakadır. 

Resûlullah (s.a.v.) buyurdular:
“Her Müslüman üzerinde, her gün bir sadaka vardır.”
“Ya Resûlullah! Buna kimin gücü yeter?” dediler. Buyurdu ki:
“Yolda eza veren bir manayı kaldırman sadakadır. Müslü-

manı yola irşad etmen, yolunu göstermen sadakadır. Müslüman 
hastayı ziyaret etmen sadakadır. Müslümanın cenazesini takip 
(ve teşyi) etmen sadakadır. Müslümanın selamına (ve aleyküm-
selam ile) cevap vermen sadakadır.”
484	 Müslim, Zekat: 93



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

415

İlim ehlinin sadakası da ilmi layık olana vermek, ilmi me-
seleleri delilleriyle öğretmek, nasihat etmektir. 

Hz. İsa, ashâbı ile giderken yanlarından çamaşır yıkayıcısı 
bir adam selam verip geçer. 

O uzaklaştıktan sonra Hz. İsa:
“Dönüşte bu adamın cenazesine hazır olun” der. Biraz sonra 

dönerlerken bakarlar ki adam yaşıyor. Buna hayret eden Hz. 
İsa, Cebrail’e sebebini sorar. Der ki:

“Ya Cebrail! Bu adamın öleceği bana bildirilmişti. Hâlbuki 
yaşıyor. Sebebi nedir?” Cebrail cevap verir:

“Ya İsa, o çamaşır yıkayıcısının çamaşırları arasında siyah 
bir yılan vardı. Geçici takdir olarak, onu sokup öldürmesi ge-
rekiyordu. Fakat o adam bir sadaka verdi. Onun sebebinden 
adamın ömrü uzatıldı.” Adamın çamaşırlarının içine baktılar. 
Bir de ne görsünler, simsiyah bir yılan var ama ağzı bağlanmış. 

Nitekim Peygamberimiz (s.a.v.) buyururlar ki:
“Sadaka, belâları giderir ve ömrü uzatır.”
İsrailoğullarından cömert bir zat, fakirlere bir sadaka ver-

mek istemiş ve bu isteğini gerçekleştirmek için geceleyin evin-
den çıkmış. Bu gece her halde vermeliyim, diye de yemin et-
miş. Sokaklarda dolaşırken bir adama rastlamış, kim olduğunu 
sormadan sadakayı onun eline sıkıştırıp evine dönmüş. Sabah-
leyin dışarı çıkınca halk arasında ‘falan hırsıza sadaka veril-
miş, böyle şey olur mu hiç?’ diye lafların dolaştığını duymuş 
ve bunda da bir hikmet var diyerek: ‘Allah’ın bir hırsıza veri-
len sadakadan dolayı sana hamd-u senalar ederim’ övgüsünde 
bulunmuş ve: ‘Her halde sadaka vereceğim’ diye yemin etmiş. 
Yine gece olunca vermek istediği sadakayı eline alıp dışarı çık-
mış, sokakta fakir ararken bir kadına rastlamış, hiç sormadan 
sadakayı onun eline sıkıştırmış.



RAGIP GÜZEL

416

Sabahleyin ne var ne yok diye sokağa çıkmış konuşulanlara 
kulak vermiş. Bir de ne işitsin: ‘Vah vah! Bu gece bir fahişeye 
sadaka verilmiş, böyle şey olur mu hiç?’ 

Adam maksadın hâsıl olmadığını düşünerek yine de ye-
min edip sadaka veririm demiş ve ilk övgüsünü tekrarlayarak: 
‘Allah’ım! Bir fahişeye verilen sadakadan dolayı sana hamd-u 
senalar ederim’ diye mırıldanmış.

Sonra yine sadaka vereceğim diye yemin etmiş ve bu azimle 
evinden çıkmış. Olacak ya, bu defa da bir zenginin eline sıkış-
tırmış. 

Sabah olunca dışarı çıkmış, etrafa kulak kabartmış. Bir de 
ne işitsin: ‘Bir zengine sadaka verilmiş, böyle şey olur mu hiç?’ 
deniliyormuş. 

Adam hayretler içinde kalmış, bunda da var bir hikmet. 
‘Allah’ım! Bir tesadüf olarak; hırsıza, fahişeye, zengine sadaka 
verdiğim için sana hamd-u senalar ederim’ demiş ve bu tesli-
miyet içinde uyumuş. Rüyasında kendisine şu müjde verilmiş: 
‘Allah senin verdiğin sadakaları bir bir kabul etti. Hırsıza ver-
diğin sadaka, onun ihtiyacına medar olur da hırsızlıktan vaz-
geçip tertemiz ve namuslu bir hayat yaşamasına sebep olabilir. 
Fahişeye verdiğin sadaka da onun zinadan vazgeçmesine, iffetli 
ve hayâlı bir hayat geçirmesine yol açabilir. Zengine verdiğin 
sadaka ise onu sahavet damarının harekete gelmesine ve senin 
gibi malının zekât ve sadakasını vermesine misal teşkil edebilir.



417

İYİLİK ETMEK

İnsan elinden geldiği kadar iyilik yapmalıdır. Çünkü insana se-
vaplar kazandıracak, mahşerde koruyacak olan iyilikleridir.
Peygamberimiz (s.a.v.) iyilik edenleri müjdeler:

ِ: الََّذِينَ اِذَا اعَْطوُا الْحَقَّ قِبَلُوهُ  ابِقَيْنَ إلَى ظِلِّ اللّٰ طوُبَى لِلسَّ
بِحُكْمِهِمْ  لِلنَّاسِ  يَحْكُمُونَ  وَالَّذِينَ   بَذَلوُهُ  سُئلُوَاهُ  وَاِذَا 

لِأنَْفُسِهِمْ *
“Allah’ın arşının gölgesine önce varanlara müjdeler olsun. 

Onlar, kendilerine hak söz söylendiği zaman kabul edenler, bir 
şey istendiğinde bolca verenler, kendileri için verdikleri hükmü 
insanlar için de verenlerdir.”485

Abdullah b. Cafer (r.a.) kölesi ile beraber bir gün bir yerden 
geçerken yoluna siyahi yaşlı bir kadın çıktı. Yaşlı kadının peri-
şan halini gören Abdullah b. Cafer (r.a.):

“Nedir senin bu halin?” diye sordu. Kadın:
“Yaşlı biriyim, muhtaç ve fakir düştüm. Yanında bana vere-

cek bir şeylerin var mı?” dedi. Abdullah b. Cafer (r.a.) kölesine:
“Yanında ne varsa bu kadına ver,” dedi. Kölesinin yanında 

sekiz dirhem vardı. Kölesi Abdullah b. Cafer (r.a.)’e:
485	 Camiü’s-Sağir: 2/46



RAGIP GÜZEL

418

“Efendim, biz yolcuyuz. Bizim ihtiyacımız da olabilir. Bu 
kadın ise sizi tanımıyor, ihtiyacı kadar versek yeterlidir,” dedi. 
Abdullah b. Cafer (r.a.) kölesine:

“O kadın beni tanımıyorsa da ben kendi nefsimi biliyor ve 
tanıyorum, her ne kadar siyahi ise de ecri beyazdır,” dedi. 

يَّانُ لاَ يَمُوتُ، اِعْمَلْ مَا  نْبَ لاَ ينُْسَى وَالدَّ الَْبَرُّ لاَ يَبْلَى وَالذَّ
شِئْتَ كَمَا تَدِينُ تُدَانُ *

“İyilik yok olmaz. Günah unutulmaz. Hesap görücü olan Al-
lah ölmez. Artık dilediğini yap. Nasıl davranırsan öyle karşı-
lık bulursun.”486

Ne yaparsan karşılığını bulursun. 
Hem dünyada hem de ahirette...
Şark edibi Sadi Şirazi anlatır:
“Bir takım büyüklerle bir gemiye binmiştim. Arka tarafı-

mızda bir sandal battı ve iki kardeş bir girdaba düştü. Büyük-
lerden birisi gemiciye:

-Şu iki kardeşi kurtar. Her birisi için sana elli altın vereyim, 
dedi. Gemici suya atıldı. İki kardeşten birisini kurtardı. Öteki 
boğuldu. Ben bu hali görünce:

-Zavallının ömrü kalmamış. Ondan dolayı evvela ötekini 
kurtarmakla onu kurtarmaya geciktiniz, dedim. Gemici güldü, 
dedi ki:

-Sözün doğrudur. Fakat benim gönlüm ilk önce bunu kur-
tarmak istedi. Çünkü bir zamanlar çölde kalmıştım. Bu beni 
bir deveye bindirdi. Hâlbuki ötekinden kamçı yemiştim. Bu 
sözü işitince dedim ki:

-Cenâb-ı Hakk ne kadar doğru söylüyor. İyilik eden de kö-
tülük eden de kendisi için yapmış olur.”487

486	 Muhtârü’l-Ehadis: 58
487	 Gülistan: 365



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

419

Rabbimiz (c.c.) ne güzel buyurur:

مَنْ عَمِلَ صَالِحاً فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ اسََاءَۤ فَعَلَيْهَا ثمَُّ إلَى رَبِّكُمْ 
تُرْجَعُونَ *

“Kim iyi iş yaparsa faydası kendinedir ve kim de kötülük yaparsa 
zararı yine kendinedir. Sonra Rabbinize döndürüleceksiniz.”488

Hadis-i şerifte buyuruldu:
“Bir ara kuyu etrafında dolaşan bir köpeğin susuzluktan dili 

sarkmış ölecek gibi bir halde gören İsrail oğullarından günahkâr 
bir kadın, mestini çıkardı. Onunla kuyudan su çekti, köpeğe 
içirdi. Bu sebeple Allah onu bağışladı.”489

“Aziz ve celil olan Allah, bir yoldan bir diken dalını kaldırdığı 
için bir kişinin geçmiş ve gelecek günahlarını bağışlamıştır.”490

İnsan yaptığının karşılığını mutlaka bulacaktır. İyilik yaptı-
ğında bunun karşılığı da iyilik ve sevap olarak görülür.

Ayet-i celîlede buyuruldu:

هَلْ جَزَاءُ اْلِاحْسَانِ اِلاَّ اْلِاحْسَانُ *
“İyiliğin karşılığı iyilikten başka bir şey midir?”491

İyilik eden mutlaka iyilik bulur. Allah onun iyiliklerine daha 
fazla mükâfat verir.

Cenâb-ı Hakk iyiliği de kötülüğü de beyan buyurdu ve açık-
ladı. Buna göre:

Bir kimse bir iyilik yapmak ister de yapamazsa, Allah-u Teâlâ 
ona tam bir iyilik yazar. Eğer yaparsa o zaman on kattan yüz 
kata kadar sevap yazar. Hatta daha fazlasını…
488	 Casiye Suresi: 15
489	 Muhtârü’l-Ehadis: 54
490	 Camiü’s-Sağir: 2/61
491	 Rahman Sûresi: 60



RAGIP GÜZEL

420

Bir kimse de bir kötülüğü ister de yapmazsa ona da tam bir 
iyilik yazar. Ama onu kast eder de yaparsa Allah-u Teâlâ ona 
bir tek günah yazar.”492

Allah Resûl’ü (s.a.v.) sıkıntıların giderilmesinin yolunu şöyle 
gösterir:

ةْ عَنْ  مَنْ ارََادَ انَْ يسُْتَجَابَ دَعْوَتَهُ وَانَْ تُكْشَفَ كُرْبَتَهُ فَلْيُفَرِّ
مُعْسِرٍ *

“Kim ki duasının kabul edilmesini, sıkıntısının giderilme-
sini istiyorsa maddi sıkıntı içerisinde olan birinin sıkıntısını 
gidersin.”493

“Allah’tan kork. Hiçbir iyiliği kötümseme. Bu su isteyen bi-
rine kovadan su vermek, Müslüman kardeşini güler yüzle kar-
şılamak bile olsa.”494

Bir insanın değeri, yaptığı iyilikler ölçüsündedir. İnsanlara 
yaptığı yardım ve hizmetler insanın değerini yükseltir. İyi bir 
şan bırakır. İyilik düşünmek, iyiliğe sebep olmak bile iyilik ola-
rak müminin defterine yazılmaktadır.

ُ يحُِبُّ  الُّ عَلَى الْخَيْرِ كَفَاعِلِهِ وَاللّٰ كُلِّ مَعْرَوفٍ صَدَقَةٌ والدَّ
اِغَاثَةَ الَّلهْقَانِ *

“Her iyilik sadakadır. Hayrın yolunu gösteren kimse de iş-
leyen gibidir. Allah gönlü kırık, şaşırmış ve medet bekleyenin 
yardımına koşmayı sever.”495

İyilik düşünmek, iyilik yapmak bir nasip meselesidir. Mü-
minin gönlüne iyilik yapmak arzusu da Allah-u Teâlâ’nın bir 
492	 Muhtârü’l-Ehadis: 37
493	 Müsned: 2/22
494	 Müslim, Birr: 144
495	 Camiü’s-Sağir: 2/80



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

421

lütfudur. Bu meziyet herkese nasip olmaz. İyilik yapan insan, 
talihli insandır.

Resûlü Ekrem (s.a.v.) bunu şöyle beyan buyururlar:

يَصْلِحُ اِلاَّ لِذِى دِينٍ اوَْ لِذِى حَسَبٍ اوَْ  اِنَّ الْمَعْرُوفَ لاَ 
لِذِى حِلْمٍ *

“İyilik yapmak ancak;
1-Dinine bağlı,
2-Asaletli,
3-Ağır başlı olan kimselere yakışır.”496

496	 Camiü’s-Sağir: 1/73





423

AREFE GÜNÜ

Ramazan ayının son on gününe girildiğinde Resûlullah Efen-
dimiz (s.a.v.) ibadetlerinde daha fazlalık gösterirdi. Artık bit-

mekte olan Ramazan’ın feyzinden ümmetinin daha fazla istifade 
etmesini de teşvik buyururlardı.

Bayramların bir gün öncesine Arefe denir. Senenin iki bü-
yük bayramı olan, Ramazan ve Kurban bayramlarının bir gün 
önceleri Arefe günüdür.

Arefe günü, Ramazan ayının son günü olduğundan artık 
o gün ilahi rahmet ve mağfiret tamamen coşkun bir şekilde 
ümmet-i Muhammed’e lütfedilir. 

Hadis-i şerifte beyan buyurulduğu gibi:
“Allah-u Teâlâ Ramazan-ı Şerif’in her gününde iftar vak-

tinde, kendilerine azap ve ikab gerekli olmuş bin kişiyi cehen-
nemden azad eder. Allah-u Teâlâ Cuma günü ve Cuma gecesi 
olunca, her saatte kendilerine azap ve ikab vacip olmuş bin 
kerre bin kişiyi cehennemden azad eder. Ramazan-ı şerifin 
son günü olunca o gün, Ramazan-ı şerifin ilk gününden son 
gününe kadar cehennemden azad eylediklerinin toplamı ka-
dar kimseleri cehennemden azad eder. Ramazan bayramı ge-
cesi olunca o geceye caize gecesi denir. Mükâfat ve ecirlerin 
verileceği gecedir.”497

497	 Tergib ve’t-Terhib: 3/210



RAGIP GÜZEL

424

Yüce Allah’ımızın rahmetinin bol bol aktığı Arefe gününü ve 
gecesini iyi değerlendirmek gerekir. Rabbimiz her zaman kul-
larını mağfiretine davet buyurmaktadır.

مَوَاتُ  رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا السَّ مَغْفِرَةٍ مِنْ  وَسَارِعُوا إلَى 
تْ لِلْمُتَّقِينَ * وَاْلأرَْضُ اعُِدَّ

“Rabbinizin bağışlamasına ve genişliği gökler ve yer kadar olan 
cennete koşun! O cennet takva sahipleri için hazırlanmıştır.”498

Allah-u Teâlâ, mağfiretine nail olabilmeleri için kullarını 
acele davranmaya, itaat ve ibadete davet ediyor. Peygamberi-
miz (s.a.v.) ümmetini acele davranıp, rahmet-i Rahman’dan his-
sedar olmaya davet buyururlar. 

بَادِرُوا بِالاعَْمَالِ هَرَماً نَاغِصاً وَمَوْتاً خَالِساً وَمَرَضاً حَابِساً 
وَتَسْوِيفاً مُؤْيِساً *

“1-Ağız tadını kaçıran ihtiyarlık,
2-Ani ölüm, 
3-İbadetten alı koyan hastalık, 
4-Unutturan erteleme.
Gelmeden önce iyi amellerde acele ediniz.”499

Fırsatları, nimetleri iyi değerlendirmek gerek…
Elden kaçırılan günler, rahmet rüzgârları geçtikten sonraki 

pişmanlık fayda vermez.
Peygamberimiz (s.a.v.) hatırlatıyor:

انَْ  لَعَلَّهُ  لَهُ  ضُوا  فَتَعَرَّ نَفَحَاتٍ  دَهْرِكُمْ  ايََّامِ  فِى  لِرَبِّكُمْ  اِنَّ 
يصُِيبَكُمْ نَفْحَةً مِنْهَا فَلاَ تَشْقَوْنَ بَعْدَهَا ابََداً *

498	 Âli İmran Sûresi: 133
499	 Camiü’s-Sağir: 1/107



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

425

“Rabbinizin ömrünüz müddetince hiç eksik olmayan rahmet 
esintileri vardır. Size de dokunması için ona yönelin ki bundan 
sonra ebediyen bedbaht olmayasınız.”500

Arefe günü, ilahi rahmetin esintilerinin bol olduğu bir gün-
dür. Ömründe ancak iki defa yakalayabileceğin Arefe günlerin-
den güzel bir şekilde istifade etmek için Allah’a niyazda bulun-
mak, istekte bulunmak gerekir.

Hadis-i Şerif’te buyuruldu:

عَاءِ يَوْمَ عَرَفَةَ وَ خَيْر مَا قُلْتُ انََا وَالنَّبِيُّونَ مِنْ قَبْلِى:  خَيْرُ الدُّ
ُ وَحْدَهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ  لاَ الََهَ اِلاَّ اللّٰ

عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ *
“Duaların en hayırlısı Arefe gününde yapılandır. Benim ve 

benden önceki Peygamberlerin söylediği en hayırlı söz şudur:
-La ilahe illallahü vahdehu la şerike le. Lehül mülkü ve le-

hül hamdü ve hüve ala külli şey-in kadir.” 
(Allah’tan başka hiçbir ilah yoktur. O tektir. Ortağı yoktur. 

Mülk ancak O’nundur. Hamd de O’na mahsustur. O’nun her 
şeye gücü yeter.)501

Arefe günlerine hürmet göstermek, o günün her saatinde 
dua ve niyazda bulunmak Müslümanın görevi olmalıdır.

Arefe gününde yapılan ibadetlerin, tutulan oruçların ayrı 
bir değeri vardır. 

Allah-u Teâlâ’nın kıymet verdiği Arefe günü daima iyiliklerle, 
hasenat ile değerlendirilmesi mağfiretin kazanılması demektir.

Her gün günahtan kaçınılması gerektiği gibi Arefe günü de 
günah işlemekten kaçınmak, fenalıklardan sakınmak, Arefe’ye 
hürmet göstermenin alametidir. 
500	 Keşfü’l-Hafâ: 1/231
501	 Tirmizî, Salât: 108



RAGIP GÜZEL

426

Peygamberimiz (s.a.v.) buyurdular:

مَنْ حَفِظَ لِسَانَهُ وَسَمْعَهُ وَبَصَرَهُ يَوْمَ عَرَفَةَ غُفِرَ لَهُ مِنْ عَرَفَةَ 
اِلَى عَرَفَةَ *

“Arefe günü kim dilini, kulağını ve gözünü haramdan ko-
rursa iki Arefe arasındaki küçük günahları bağışlanır.”502

Arafat kelimesi de Arefe’den türetilmiştir. Hz. Âdem ile 
Havva’nın birbirlerinden uzak diyarlardan gelerek buluşup, bir-
birlerini görüp tanımasının gerçekleştiği yerin adıdır. 

Kurban Bayramı’nın bir öncesi olan Arefe günü bütün ha-
cılar Arafat’ta toplanırlar ve Allah’a itaat ve ibadetleriyle ken-
dilerini tanıtmış olurlar. 

Arefenin de Arafat’ın da İslâm’da ayrı bir önemi vardır. Se-
nenin iki büyük bayramının öncesinde makbul bir gün olan 
Arefe, Müslümanların ibadetle değerlendirecekleri ve Allah’tan 
mağfiret talep edecekleri zamandır.

Arafat’ta Kurban Bayramı’nın arefesinde bütün hacılar üze-
rine inen rahmet ve mağfiret sebebiyle büyük bir sevinç ve bay-
ram havası yaşanır. 

Resûlullah (s.a.v.) Efendimiz Veda Haccında iken bir Cuma 
günü Arafat’ta şu Ayet-i Celile nazil olmuştur:

الَْيَوْمَ اكَْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَضَاتَْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِى وَرَضِيتُ 
لَكُمُ اْلِاسْلامََ دِيناً *

“Ben bugün dininizi olgunlaştırdım. Size olan nimetimi ta-
mamladım ve size din olarak İslâm’ı seçtim.”503

502	 Camiü’s-Sağir: 2/144
503	 Maide Sûresi: 3



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

427

Peygamberimiz (s.a.v.) Kasva namındaki devesinin üzerinde 
iken bu ayet nazil olmuştur. Vahyin şiddetine dayanamayan 
deve çöküvermiştir.

Bu ayet-i celîle nazil olduktan seksen bir gün sonra Peygam-
berimiz (s.a.v.) irtihal eylemiştir. 

Bu ayet nazil olduğunda dinin tamamlanmış olmasından 
dolayı Ashâb-ı Kirâm ferahlayarak sevinmişlerdir. Fakat Hz. 
Ebûbekir (r.a.) ağlamıştı. Sebebi sorulduğunda:

“Bu ayet Resûlullah’ın vefatının yaklaştığına delalet ediyor,” 
demiştir. 

Aynı manayı Hz. Ömer (r.a.) de anlamıştı. 
Bir Yahudi Hz. Ömer (r.a.)’e geldi ve dedi ki:
“Ey müminlerin emiri! Kitabınızda okuduğunuz bir ayet var 

ki biz Yahudilere inmiş olsaydı ve ayetin indiği günü bilseydik, 
o günü bayram yapardık.”

Hz. Ömer (r.a.) sordu:
“Hangi ayet?” 
Yahudi dedi ki:
“Bugün size dininizi ikmal ettim. Üzerinize olan nimetimi 

tamamladım ve din olarak size İslâm’ı beğenip seçtim, ayetidir.”
Bunun üzerine Hz. Ömer (r.a.) dedi ki:
“Doğrusu ben, bu ayetin hangi gün indiğini ve nerede indi-

ğini kesinlikle biliyorum. Allah Resûlü’ne Cuma günü Arafat’ta, 
biz onunla vakfe yaparken indi.”504

Müminler Arefe günlerinde bol bol dua ve niyazda bulun-
malıdırlar. Allah’tan dünyada ve ahirette iyilikler ihsan etme-
sini talep etmelidirler. Ve şu duayı okumalıdırlar:

نْيَا حَسَنَةً وَ فِى الآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ  رَبَّنَا آتِنَا فِى الدُّ
احِمِينَ * النَّارِ* بِرَحْمَتِكَ يَا ارَْحَمَ الرَّ

504	 Buhârî: 2/33



RAGIP GÜZEL

428

“Ey Rabbimiz! Bize dünyada iyilik, ahirette de iyilik ver ve 
bizi ateşin azabından koru. Ey merhametlerin en merhametlisi 
Allah’ım. Senin rahmetini talep ediyorum.”505

Allah-u Teâlâ dua edip yalvaranlara istediklerini vereceğini 
vaat ediyor. 

Peygamberimiz (s.a.v.) buyurdular:
“Gece yarısı gök kapıları açılır ve bir nida edici şöyle seslenir:
-Dua eden yok mu? Duasına cevap verilsin.
Bir şey dileyen yok mu? Dileği verilsin.
Sıkıntıda olan yok mu? Sıkıntısı giderilsin!.. 
Öyle ki dua edip de duası kabul edilmeyen hiçbir Müslü-

man kalmaz. Ancak namusunu kazanç vesilesi yapan zinakâr 
ve zalim idarecinin jurnalci ve yardakçıları bundan istifade 
edemezler.”506

Allah’tan kendimiz, ana babamız ve bütün müminler için 
mağfiret talep etmeliyiz. Sık sık şu duayı da tekrarlamalıyız:

رَبَّنَااغْفِرْلِى وَلِوَالِدَىَّ وَلِلْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ الْحِسَابُ *
“Ya Rabbi, ey Rabbimiz! Beni, ana-babamı ve bütün mü-

minleri o hesap gününde mağfiret eyle, günahlarımızı bağışla!”

505	 Bakara Sûresi: 201
506	 Camiü’s-Sağir: 1/113



429

BAYRAM

Bayram sevinç ve refah günüdür. 
Peygamberimiz (s.a.v.) Medine’ye hicret edince, Medinelilerin 

cahiliye adetlerinden kalma bayramları kutladıklarını görünce:
“Allah-u Teâlâ size onlardan daha hayırlı iki bayram (Ra-

mazan ve Kurban Bayramı) ihsan etti” buyurarak Müslüman-
lara sevinç ve neşe günlerini bildirmiştir.

Ramazan ve Kurban Bayramı farklı özelliklere sahiptir. 
Ramazan ayında bir ay oruç tutarak Allah-u Teâlâ’nın rızası 
talep edilir. Bütün gün yemeden, içmeden ve dünya zevkle-
rinden fedakârlık yapan müminler, günahlarının affedilece-
ğine, Hakk’ın rızasına nail olacaklarına sevindikleri için de 
Bayram yaparlar.

Bir ay boyunca melekleşmiş olan müminler, Peygamber Efen-
dimiz (s.a.v.)’in müjdesine güvenerek günahlardan temizlenme-
nin huzur ve mutluluğunu yaşarlar.

“Bayram günü sabah vakti olduğu zaman Allah-u Teâlâ me-
lekler gönderir. Onlar yeryüzüne inerler. Sokak başlarını tutar-
lar. Bir ilan yaparlar. Onların nidalarını insanlar ve cinlerden 
başka bütün mahlûkat duyar. 

Melekler der ki:
“Ey ümmet-i Muhammed! Kalkın! Kerim olan Rabbinizin 

huzuruna çıkın. Rabbiniz büyük ihsanlarda bulunuyor. Çok gü-
nahları affediyor.”



RAGIP GÜZEL

430

Mü’minler namaz kılmak üzere camilere, mescitlere toplan-
dıkları zaman Allah-u Teâlâ meleklerine hitap buyurur:

“İşçi çalışınca karşılığı nedir?”
Melekler derler ki:
“Ücretinin ödenmesidir.
Allah-u Teâlâ buyurur:
“Sizi şahit tutuyorum. Ben onlara karşılık olarak rızamı ve 

mağfiretimi verdim.”507

Müminler, işte bundan dolayı Bayram ederler.
Bayram, mübarek bir gündür. Müminler Bayram hazırlığına 

daha akşamdan başlarlar. Gusül abdesti alarak, sabahın seher 
vaktinde teheccüd namazını kılıp ezan okunur okunmaz ca-
milere giderler. Sabahın güzelliğinde abdestini almışlar, dişle-
rini fırçalamış ve koku sürünmüş olarak cami yoluna girerler. 
Zaten Bayram gecesi ibadetini, zikrini ve tesbihini de yapmış 
olduklarından içleri huzur doludur. Çünkü Resûlullah (s.a.v.) 
Efendimizin bir müjdesi vardır. Buyururlar ki:

مَنْ احَْيَا لَيْلَةَ الْفِطْرِ وَلَيْلَةَ الْأضَْحَى لَمْ يَمُتْ قَلْبُهُ يَوْمَ تَمُوتُ 
الْقُلُوبُ *

“Kim Ramazan ve Kurban Bayramı gecelerini ibadetle geçi-
rirse kalplerin öldüğü gün, onun kalbi ölmez.”508

Bayram sabahı güzel ve temiz elbiseler giyilir. Sabah nama-
zının sünnetini evinde kılanlar da camiye farza yetişmeye gay-
ret ederler. Tebrikler, tahmidler ve tehliller getirerek yola çıkar 
ve vakarlı adımlarla camiye gelirler.

Hadis-i şerifte buyuruldu:

زَيِّنوُا لِعِيدَيْنِ بِالتَّهْلِيلِ  وَالتَّكْبِسرِ وَالتَّحْمِيدِ وَالتَّقْدِيسِ *
507	 Tergib ve’t-Terhib: 2/153
508	 Camiü’s-Sağir: 2/138



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

431

“Ramazan ve Kurban Bayramlarınızı tehlil, tekbir, tahmid 
ve takdis ile süsleyiniz.”509

Bayramları şu mübarek tesbihler süsler:
”La ilahe illallah, Allahuekber, Elhamdülillah, Subhanallah”
Bu sadece Bayram sabahına özel olmayıp, her zaman dil-

lerde olması gereken zikirlerdir.
Camiide cemaatle sabah namazı kılınır. Güneş doğduktan 

kırk beş dakika sonra da bayram namazı kılınır. 
Bayram namazının her iki rekâtındaki üçer adet fazla tek-

birlere ‘zevaid tekbirleri’ denir. Vacip olan bu tekbirler, birinci 
rekâtta kıraatten önce, ikinci rekâtta kıraatten sonra alınır. Bay-
ram namazı şöyle kılınır:

Bayram namazı kılmaya kalben niyet edilir. ‘İftitah tekbiri’nden 
sonra eller bağlanır ve ‘Sübhaneke’den sonra imam sesli, cemaat 
ise gizlice ‘Allahü ekber’ diyerek eller kaldırılır ve yanlara sa-
lınır. İkinci tekbir alınır ve eller yanlara bırakılır. Üçüncü tek-
bir alınıp eller bağlanır. İmam açıktan Fatiha ve zamm-ı sûre 
okur, cemaat dinler. Rükû ve secdeden sonra da ikinci rekâtta 
kalkılır. İkinci rekâtta imam, önce Fatiha sonra bir sûre veya 
üç ayet okur. Sonra birinci rekâtın başında alınan tekbirler bu 
kez kıraatin sonunda üç defa alınır ve eller hep yanlara salıve-
rilir. Dördüncü tekbir ile rükûya gidilir ve devam edilerek na-
maz tamamlanır. 

Kendilerine Cuma namazı farz olunan kimselere -Cuma na-
mazının farz olma ve eda şartları dairesinde- Ramazan ve Kur-
ban Bayramı namazları vaciptir. Yalnız Bayram namazlarında 
hutbeler, vacip olmak üzere şart değildir. 

Bilakis bu namazlardan sonra hutbe okunması bir sünnet-i 
seniyyedir. Bayram namazları ikişer rekâttır. Ezan ve kamet bu-
lunmaksızın, cemaatle aşikâre okuyuşla kılınır. Kurban Bayramı 
509	 Muhtârü’l-Ehadis: 82



RAGIP GÜZEL

432

namazını ilk vaktinde kılmak, Ramazan Bayramı namazını da 
biraz tehir etmek (geciktirmek) müstehaptır. 

Bayram namazı kılındıktan sonra melekler müminlere şöyle 
seslenir:

“Dikkat ediniz, müjde size! Rabbiniz sizi bağışladı, evlerinize 
doğru yola ermiş olarak dönünüz. Bayram günü mükâfat gü-
nüdür. Bugün sema âleminde mükâfat günü olarak ilan edilir.”

Müminler ilahi rahmet ve merhametten nasip alırlar.
Peygamberimiz (s.a.v.) buyurdular:

تَعَالَى يَطَّلِعُ فِى الْعِيدَيْنِ اِلَى اْلارَْضِ فَابْرُزُوا مِنَ   َ اِنَّ اللّٰ
حْمَةُ * الْمَنَازِلِ تَلْحَقُكُمْ الَرَّ

“Allah, Ramazan ve Kurban Bayramı günlerinde yeryüzünde 
merhametiyle tecelli eder. Öyleyse namaz ve ziyaret için evler-
den dışarıya çıkın ki rahmet size isabet etsin.”510

Müminler camiye gittikleri yoldan başka bir yol ile evlerine 
dönerler. İlk bayramlaşma ev halkıyladır. 

Bayram, yumuşak elbiseler giymek, nefis yemekler yemek, 
zevk ve eğlenceler yapmak değildir. Bayram, ibadet ve taatın 
kabul olduğunun belirlenmesi üzerine olmalıdır. Bayram, kal-
bin huzur ve sükûnet bulması, imanın ziyadelenmesi, duygu 
ve hareketlerin doğruluğu hakkında alâmetlere yakinen mut-
tali olmaktır. 

Bayram sabahı halkın renk renk, süslü süslü elbiselerle ev-
lerinden çıktıklarını kimisi binitli, kimisi yaya olarak gezip sa-
lındıklarını, kimi fakir, kimi zengin, kimi ferahlı, kimi kederli 
olarak gördüğün zaman kıyamet gününde halkın değişik hal ve 
tavırlarını düşünmelisin ki oraya ibadetlerini ihlasla yaparak 
intikal etmiş olan itaatkâr insanları neşeli, fakat dünya hayatını 
510	 Camiü’s-Sağir: 1/66



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

433

sırf zevk ve eğlenceyle geçiren asileri ise mahzun ve perişan gö-
rürsün. Orada müttekileri süvari mücrim ve müşrikleri yüzü 
üzerine düşmüş sürünürken görürsün. 

Bayramlar, milletçe birlik ve beraberlik içinde kutlanır. Mü-
minlerin birbirleriyle bayramlaşmaları, aralarında sevgi ve 
muhabbeti arttırır. Bu arada aralarında dargınlık ve kırgınlık 
olanlar da barışmaya teşvik edilir. Bu konuda Peygamberimiz 
(s.a.v.) çok önem arz ederdi. 

Abdullah bin Ebi Evfa (r.a.) şöyle anlatır: 
“Resûl-ü Ekrem (s.a.v.)’in huzurunda bulunuyorduk. Resûl-ü 

Ekrem (s.a.v.):
-Akrabaları ile alakalarını kesenler, bugün bizimle oturma-

sın! buyurdular. 
Bunun üzerine, teyzesiyle arasında ufak bir kırgınlık geçmiş 

olan gencin biri aramızdan kalkarak, doğru teyzesine gitti. Onunla 
görüşüp, barıştılar. Sonra da o genç tekrar meclisimize geldi. Bu-
nun üzerine Resûl-ü Ekrem (s.a.v.) Efendimiz şöyle buyurdular:

حْمَةَ لاَ تَنْزِلُ عَلَى قَوْمٍ فِيهِمْ قَاطِعُ رَحِمٍ * اِنَّ الرَّ
“Aralarında akrabasıyla ilgisini kesen kimseler bulunan top-

luma rahmet nail olmaz.”511

İslâm’ın yüksek ahlâkını Peygamberimiz (s.a.v.) beyan bu-
yurdular:

نْيَا وَاْلآخِرَةِ:  انَْ تَصِلَ  ادَُلُّكَ عَلَى اكَْرَمِ اْلأخَْلاقَِ الدُّ الَاَ 
نْ ظَلَمَكَ * مَنْ قَطَعَكَ وَتُعْطِى مَنْ حَرَمَكَ وَ انَْ تَعْفُوَ عَمَّ

“Dünya ve ahiret ahlâklarının en güzelini sana bildireyim 
mi? Seninle alakasını kesenle ilgilenmen, seni mahrum edene 
vermen, sana zulmedeni de bağışlaman.”512

511	 Tergib ve’t-Terhib: 3/345
512	 Tergib ve’t-Terhib: 3/342



RAGIP GÜZEL

434

Akraba ve dost ziyaretleri insanlık vazifelerindendir. Bu 
gibi ziyaret ve sıla-i rahim insanın kendi menfaatinedir. Bun-
dan nasıl fayda olduğu Hadis-i Şerif’te beyan buyurulmuştur:

هُ انَْ يبُْسَطَ لَهُ فِى رِزْقِهِ وَانَْ ينُْسَأَ لَهُ فِى اثََرِهِ فَلْيَصِلْ  مَنْ سَرَّ
رَحِمَهُ *

“Rızkının genişlemesini, ömrünün de uzun olmasını isteyen 
akrabasıyla olan bağlantısını devam ettirsin.”513

Bayramlardan ilahi feyzin alınması için akraba ve dost zi-
yaretlerine önem verilmelidir. İlgiyi kesen akrabalar bile ziya-
ret edilmeli ve dostlukların devamı sağlanmalıdır.

Ebu Zer (r.a.) şöyle anlatır:
“Halilim ve en çok sevdiğim Resûlulah (s.a.v.) bana iyilikler-

den bazı tavsiyelerde bulundu. Şunları tavsiye etti:
1-Dünyalıkta kendinden üstün olana bakmayıp aşağı olana 

bakmayı,
2-Yoksulları sevip onlara yaklaşmayı, 
3-Arka çevirseler bile sıla-i rahim yapmayı,
4-Allah rızası uğrunda kınayanların kınamasına aldırmamayı,
5-Acı da olsa doğruyu söylemeyi,
6-Cennet hazinelerinden bir hazine olduğu için ‘La havle 

vela kuvvete illa billah’ demeyi tavsiye buyurmuştur.”514

Peygamberimiz (s.a.v.) buyurdular:
“Sıla-i rahmi ne ile ve nasıl yapacağınızı büyüklerinizden 

öğreniniz. Çünkü sıla-i rahim, akraba arasında sevgi, malda 
çokluk, ömürde ise berekettir.”515

513	 Tâc: 5/8
514	 Tergib ve’t-Terhib: 3/338
515	 Râmuzü’l-Ehadis: 254



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

435

Büyüklere hürmet gösterilip bayramların nasıl kutlanaca-
ğını, akrabaların nasıl ziyaret edileceğini, gençlerin öğrenme-
leri bir vazifedir. 

Akrabalar ve dostlar bir araya gelince faydalı sohbetler ya-
pılmalı, onları uyarıcı nasihatlerde bulunmalıdır. 

Bu konuda Resûlullah (s.a.v.) şu tavsiyede bulunur:

لاةَِ عَلَيَّ فَانَِّ صَلاتََكُمْ عَلَيَّ نوُرٌ لَكُمْ  زَيِّنوُا مَجَالِسَكُمْ بِالصَّ
يَوْمَ الْقِيَامَةِ *

“Sohbet meclislerinizi bana getireceğiniz salâvatlarla süsle-
yin. Şüphesiz bana getireceğiniz salâvatlar, sizin için kıyamet 
gününde bir ışık olacaktır.”516

Niçin Bayram Ederiz?
Bayram, sevinçli gün demektir. Gönlümüzde, evimizde, çev-

remizde ve memleketimizde büyük bir mutluluk ve neşenin ifa-
desi, milletçe aynı duygunun simgesidir. 

Niçin seviniriz? Niçin Bayram ederiz?
-Ramazan günleri boyunca yapılan iyiliğe, Yüce Rabbimi-

zin bin misli mükâfat verdiği, ömür sahifelerimize bereket gel-
diği için Kadir gecesinde melekler bize selam verdiği için bay-
ram ederiz.

-Hakk’ın emrine riyasız boyun eğmenin, sabrın zirvesine 
ermenin ifadesi olan orucu tutarak melekleşmeye adım attığı-
mız için bayram ederiz.

-Hayatımıza geceleri namaz, gündüzleri oruç ile hareket, be-
reket ve renk katıldığı, iyilik ve yardımlaşmada şeytanın çatla-
tıldığı için bayram ederiz.
516	 Râmuzü’l-Ehadis: 293



RAGIP GÜZEL

436

-Camilerimizde Kur’an ile vicdanlarımızın parlatıldığı, kür-
sülerden vaazlar ile yolumuzun aydınlatıldığı, imanımıza coş-
kunluk, irfanımıza olgunluk katıldığı için bayram ederiz. 

-Oruçlu ağızlarla yapılan dualara Allah’ımızın, ‘Buyur ku-
lum! Ne istersen vereyim’ diye icabet buyurduğu, rahmetini, 
merhametini üzerimize bol bol sunduğu için bayram ederiz.

-Allah’ın sevgilisi, Peygamberi Hz. Muhammed’in, ‘Rama-
zan ayını ihlasla, samimiyetle ihya edenin bütün günahları af-
fedilir’ müjdesini vermesiyle hayatımıza yeni bir dönemin, gü-
nahsız bir atılımın başlaması sebebiyle bayram ederiz.

-Ramazan ayında aldığımız feyz ve ilham ile yeni yeni fay-
dalı işlere başlayacağımız, üzerimizdeki emanetleri sonuna ka-
dar taşıyacağımız için bayram ederiz.

-Bayram sabahı melekler yere inerler, ‘Ey ümmeti Muham-
med! Kalkın, Rabbinize koşun. Kerim olan Rabbiniz büyük ih-
sanlarda bulunuyor. Çok günahları affediyor’ diye nida ederler. 
Müslümanlar bayram namazına camiye gidince Allah melek-
lere hitap eder, ‘İşçi çalışınca karşılığı nedir?’ Melekler de ‘Üc-
retinin ödenmesi’ diye cevap verince Allah, ‘Sizi şahit tutuyo-
rum meleklerim, ben onlara ücret olarak rızamı ve mağfiretimi 
verdim’ Hadis-i Şerifindeki sırra erdiğimiz için bayram ederiz. 

-Ve Bezm-i Elest’de verilen söze uyacağımız, ilahi emirleri 
tam manasıyla tutacağımız, fena düşünceleri atacağımız için 
bayram ederiz.

O halde bayramınız mübarek olsun.   



ÜÇ AYLAR VAAZLARI

437

Bayramınız Kutlu Olsun

Milletçe huzur bulup tadarsak saadeti
Bizim bayramımız bu, kutlu olsun kardeşim,
Yine şahlandırırsak şu inanmış milleti
Bizim bayramımız, kutlu olsun kardeşim!..

Anne baba Allah’ın emrinde örnek insan
Çocuklar çok şey alır, böyle mutlu yuvadan.
Bereket yağdırırsa bize Yüce Yaradan
Bizim bayramımız, kutlu olsun kardeşim!..

Kalbimizde coşkun bir iman ve teslimiyet 
En güzel hisleriyle melekleşmeye niyet.
Nur verirse ettiğimiz ibadet 
Bizim bayramımız, kutlu olsun kardeşim!..

Her işimiz Allah’ın emrettiği gibiyse
Konuşamaz hakkında inan ki hiçbir kimse.
Gayemiz, Mevlâmızın rızasını tahsilse
Bizim bayramımız, kutlu olsun kardeşim!..

Güzelse adımımız, Peygamberin izinde 
Hakk’a varan bu yolun mutluluğu içinde.
Anlaşmaya varmışsak İslâm prensibinde
Bizim bayramımız, kutlu olsun kardeşim!..

Ragıp Güzel


	ÜÇ AYLAR VAAZLARI
	Ragıp Güzel
	İÇİNDEKİLER
	ÖNSÖZ
	ÜÇ AYLAR
	ÜÇ AYLARIN TESBİHİ
	TESBİH KULLANMAK
	TESBİH NAMAZI
	ALLAH AŞKI
	ALLAH’A İTAAT
	ZİKİR
	TEVBE ETMEK
	İSLÂM’I YAŞAMAK
	GAYR-İ MÜSLİMLERE BENZEMEMEK
	RECEP AYININ FAZİLETİ
	REGAİB KANDİLİ
	PEYGAMBERİMİZİN DOĞUMU: MEVLİD
	PEYGAMBERİMİZE SALÂVAT GETİRMEK
	MİRÂC KANDİLİ
	GECE İBADETİ
	CUMA’NIN FAZİLETİ
	ŞABAN AYI
	BERAT KANDİLİ
	DUANIN ÖNEMİ
	CAMİLERİN ÖNEMİ
	SAMİMİ OLMAK
	MEDENİ İNSANLIK
	RAMAZAN AYI
	ORUÇ
	BÜTÜN UZUVLARA ORUÇ
	RAMAZAN SABRI ÖĞRETİR
	TERAVİH NAMAZI
	VAAZ VE NASİHAT DİNLEMEK
	SAHUR
	İFTAR
	ŞÜKÜRDE BULUNMAK
	RAMAZAN KUR’AN AYIDIR
	KUR’AN-I KERİM
	İTİKÂF.
	KADİR GECESİ
	ÖLÜME HAZIR OLMAK
	FİTRE VERMEK
	ZEKÂT
	YARDIMLAŞMAK
	AÇLARI DOYURMAK
	MERHAMET EHLİ
	SADAKA VERMEK
	İYİLİK ETMEK
	AREFE GÜNÜ
	BAYRAM

